# ॥अष्टावक्र गीता॥

મૂળ સહિત શુદ્ધ ગુજરાતી ભાષાન્તર અને સવિસ્તાર ટીક્રાં સાથે

> ભાષાન્તર કત્તાં. મણિલાલ છત્રારામ બેદ

હરગા ત્રનદાસ હરજવનદાસ ભુકસેલર હરગા ત્રનદાસ હરજવનદાસ ભુકસેલર ૭૦૩૫, પાનકાર નાકા–અમદાવાદ.

#### गूजरात विद्यापीठ ग्रंथालय

[गुजराती कॉपीराअिट विभाग]

अनुक्रमांक ं **२**४६८-१ वर्गाक

पुस्तकनुं नाम अध्यक्षक जीला

विषय 🛆 🗟 🤄

# ॥अष्टावक्र गीता॥



મૂળ સહિત શુદ્ધ ગુજરાતી ભાષાન્તર અને સવિસ્તાર ટીકા સાથે.

> <del>ક્રાકાર્ય (૧૯૯૯)</del> ભાષાન્તર કત્ત્રી

મણિલાલ છળારામ ભટ્ટ.

રાયપુર--અમદાવાદ.

**ララナモモモ** 

છાપી પ્રસિદ્ધ કર્ત્તા.

હરિભાઇ દલયતરામ પટેલ

શાલપુર-અમદાવાદ.

计记录 计记录

સાલ એજન્ટ:-

હરગાવનદાસ હરજીવનદાસ બુકસેલર

૩૦૩૫, પાનેકાર નાકા—**અમદાવાદ.** 



આવૃત્તિ ૧ લી.

ત્રત ૧૦૦૦.

સંવત ૧૯૮૫.

સને ૧૯૨૯.

A PARA

કિમ્મત. રૂ ૧–૮–૦

પ્રસિદ્ધ કર્તાએ સર્વ હક્ક પાતાને સ્વાધીન રાખ્યા છે.

ગંહકાપી **સંતાકારક** સંગ્રહ જોષ્ટ અમદાવાદ ઉદ્યાતી

> સુદ્રકઃ હરિભાઈ દલપતરામ પટેલ ગ્રન્થાેદય પ્રીન્ટિંગ પ્રેસ **ચ્યમદાવાદ.**

#### સ્તેહાંજલી.



સંસ્કારા શુભ રેડવા તેં, શિશુ વયમાં સ્તેહથી; માતૃપ્રેમ સ્મરી તારાે, અરપું છું આજ અંજલી.

લી હરિભાઈ દલપતરામ પટેલ.

#### પ્રસ્તાવના.

#### भुवनरचनपास्त्रनोपशान्ति-प्रथितमहाविभवस्वभावपूर्णम् । निगमहृदयसाक्षिनिष्प्रपंचं निजसुखबोधघनं शिवं प्रपथे ॥

અષ્ટાવક ગીતા ઉપર પ્રસ્તાવના લખવી. એ સોના ઉપર ઢાળ ચઢાવવા જેવું છે: તાપણ શિષ્ટાચારને લઇ કંઇક લખવું અત્ર પ્રાપ્ત થાય છે. અષ્ટાવક ગીતા એટલે પ્રદ્મવિદ્યા ગ્રાનના સાગર, એમ કહેવામાં જરાએ અતિશયોક્તિ થતી નથી. આની રચના કર્મયોગ ઉપર થયેલી નથી પરંતુ સંન્યાસ યાેગ ઉપર થયેલી છે. જનકરાય જેવા ત્રાનમાં અત્યંત રસ લેનારા અને બ્રહ્મનાનના ખરેખરા અબ્યાસી-શ્રોતાના રાજદરભારના પ્રસંગ લેવામાં આવેલા છે: જનકપુર જે કાળે જ્ઞાન ચર્ચાને માટે આખા ભારતવર્ષમાં એક માટા ધામ જેવું ગણાતું હતું એટલુંજ નહિ, પરંતુ અધ્યાત્મ વિદ્યાનું-જ્ઞાન વિજ્ઞાન ચર્ચવાનું ઋષિ મુનિઓ અને વિદ્વાના માટે કેન્દ્ર સ્થાન ગણાતું હતું ત્યારે, જ્ઞાનિપપાસુ જનકરાયને અષ્ટાવક્રજીએ આ પરમ શ્રેષ્ટ જ્ઞાનના ઉપદેશ કર્યો હતા. જનકરાય કર્મયોગી હતા. તેમને ખરેખરા સંન્યાસી–કર્મમાત્રના ત્યાગી યનાવવામાં આ ગીતાના ઉપક્રમ હતા. અને ખરેખર અ<u>ષ્ટાવક્</u>રજી જેવા પ્રદ્યાનના પ્રખર વિદ્વાને આ ગીતા તેમને સંભળાવી હતી. ખીજી ગીતાએાની માકક આમાં વાદવિવાદ કે પ્રશ્નોત્તર પરંપરા ઝાઝી નથી, કારણ કે, જનકરાયને વૈજ્ઞાનિક વાદવિવાદ કરાવવાના અને તેમાંથી **ખાલ લેવાના અનુભવ અને અભ્યાસ થઈ રહેલા હતા એટલે, આ** 

ગીતામાં અપ્રાવક્કાએ પ્રપંચ માત્રના પરિત્યાગ અને પ્રક્ષેક્યમાંજ એક આશ્રય લેવાના ઉપદેશ તેમને આપલા છે. જનકરાય જ્ઞાની હતા, જિજ્ઞાસ હતા પરંતુ કર્મયાગને લીધે રાજ્ય વ્યવહારને વહન કર્યા કરતા, તેથી તેમને કર્મ સંન્યાસની જરૂર હતી, અને અષ્ટાવક્રજીએ તે જ તેમને જેવા જોઇએ તેવા સ્વરૂપમાં પ્રભાષી એમ કહ્યા વગર ચાલતું નથી. મુક્તિની જેને ઈચ્છા હેાય–સત્વર ઇચ્છા હેાય, તેને માટે સન્યાસ યાગજ ક્ષકત છે. કર્મયાેગ એ કાંઇક વ્યાવહારિક નીતિ તરક હળતાે ઉપદેશ છે. એટલે આ ગીતામાં માત્ર સંન્યાસ યાેગનું પ્રાધાન્ય રાખેલું છે. અષ્ટાવક્ર ગીતાની માકક અવધત ગીતામાં પણ સંન્યાસ યાગ ઉદદેશાયેલા છે. ખીજી બધા ગીતાઓમાં કર્મયાંગ નિષ્કામતાએ કરવાના બાધ છે. શ્રીમચ્છંકરાચાર્યની પહેલાંના કાળમાં કર્મયોગ પરજ વિદ્વાનાનું હાઢા હતું. પરંતુ તે પછીના આચાર્યો અને વિદ્વાનાએ તત્ત્વ જિણાસુએ..તે માટે નિષ્કામ કર્મના-અને જુદા જુદા સંપ્રદાયના આચાર્રોએ પાતપાતાના મતવ્યને અનુસરતા અર્થ ઘટાવી ષ્યદાવિદ્યાને નિષ્કામ કર્મ કરતાં કરતાં મોક્ષ કિંવા મક્તિપ્રદાયક ધારણ પર આણી છે. મુક્કત કિંવા માેેેેેેેલના હેતુમાં તો. તેમ છતાં સંન્યાસ ચાેગજ યુક્ત છે, કારણ કે નિષ્કામતાથી પણ વ્યવહારમાં રહેલાે પુરુષ ળહુ લાંબે કાળે પ્રદેશક્ય સાંધી શંક છે. સર્વ કર્મ માત્રના અરે માેક્ષ જેવી વાસતાના પણ જેણે ત્યાગ કરેલો છે અને પાેતા સિવાય ખીજાનું જેને ભાનજ નથી, એવા કર્મ સંન્યાસીજ પ્રક્રોકય ઝટ સાંધી શકે છે: એ મુખ્ય હેતુને પ્રધાન રાખી આ અપ્ટાવક ગીતાની ગુંથણી થયેલી છે.

મુક્તિને નાશ કરનાર વિષ તે વિષયા છે, અને તેથીજ ગીતાના પ્રારંભ કરતાં તેની ઉપર વજપ્રહાર કરવામાં આવ્યા છે. વિષયામાં પ્રપંચ માત્રના સમાસ કરવામાં આવ્યા છે, અને વિષયાની જે વાસના તે જ પુરુષને જન્માવલીઓમાં ફેરવનારી માયા છે. માયા અથવા

પ્રકૃતિ જે પ્રરુષને-આત્માને જીવાતમાં ખનાવી પાતાના ખેલ ખેલાવે છે. તેના સમૂળ નાશ કરવા એજ મુક્તિને માટે જરૂરનું છે. પ્રકૃતિથી દેહ અને ઇંદ્રિયા વગેરે જીવાતમાને પ્રાપ્ત થયેલાં હાેઇ, તે તેને પાતાના વિષયામાં રમાડે છે. મન તેમાં સૌથી વધારે ધેલું છે અને તેની રમણ ભાવનાએ પણ અનંત છે. ભગવદ્દગીતામાં તેને મહાજબરૂં અને ઝટ વશ ન થાય એવું કહેલું છે તે યુક્તજ છે. મન, ઇંદ્રિયા, દેહ અને તેના ધર્મો વગેરે વિષયોમાં ધેરાયેલા જીવાતમાં પાતાના સ્વરૂપને ભૂલી જઇ સંસારમાં ગાંડાેઘેલા થઇ જાય છે. એને દશ્યમાન જગત અને દેહાદિક સત્ય લાગે છે અને તેમાં રમતા રહેતાં અનેકાનેક દંદ્રોના– સુખ દુઃખાદિકના અનુભવ કરતા પણ 'સત્ય વસ્તુ શું છે?! તે સમજી શકતા નથી. કાઇ વાર માેટા 度 ખથી અને કાઇ વાર સદ્દ-ગુરુના ઉપદેશથી તેને જગત અને છવન ખાટાં હાેવાનું ભાન થાય છે. પરંતુ માયાનું આવરણ તેને તેની પાર જવાના માર્ગ દેખા-ડતું નથી. કદાપિ તેને આ પ્રપંચ મિથ્યા જેવા લાગે છે, અને ક્વચિત તેની વૃત્તિ જ્ઞાન તરફ વળે છે તાેપણ, મન અને ઇંદ્રિયા નાથેલા બળદની માક્ક તેને સંસારના ચક્ર ફેરામાં ઘસડી જાય છે અને તે વિષયાની માહજાળમાં જન્માજન્મ કરતા રહે છે. માયા મહા માટી નર્તકી છે. તેના માેહક કટાક્ષમાંથી પુરુષ ઝટ છુટી શકતા નથી, અર્થાત भाषानी अंधारी अञ्चल छे.

સંસારના ત્યાગ કરતાં અને એકાંતવાસ રાખતાં પણ કાઈ ને કાઇ કર્મ તા થયાજ કરે છે અને અકર્મકૃત થવાતું નથી. વળી કર્મ ક્ષય થયા વગર માલ પ્રાપ્ત થતા નથી, ત્યારે કર્મના નિઃરાષ પરિત્યાગ કેવી રીતે થાય? આવા પ્રશ્ન સહજ ઉત્પન્ન થાય છે અને જો કે તે ખરા છે તાપણ અભ્યાસથી તેના ત્યાગ થઈ શકે છે અને અંતર્મુખ થતાં પ્લદાત્વ સમજ્ય છે. આવા કર્માભાવને પામતું, એજ જિજ્ઞાસુ યાગીનું કામ છે, છતાં અકાલે અને અધુરા જ્ઞાને તેમ થતું નથી, તેથી

ગીતામાં અષ્ટાવક્રજીએ પ્રપંચ માત્રના પરિત્યાગ અને પ્રક્રીક્યમાંજ એક આશ્રય લેવાના ઉપદેશ તેમને આપલા છે. જનકરાય નાની હતા. જિજ્ઞાસ હતા પરંતુ કર્મયાગને લીધે રાજ્ય વ્યવહારને વહન કર્યા કરતા, તેથી તેમને કર્મ સંન્યાસની જરૂર હતી, અને અષ્ટાવક્રજીએ તે જ તેમને જેવા જોઇએ તેવા સ્વરૂપમાં પ્રખાધી એમ કહ્યા વગર ચાલતું નથી. મુક્તિની જેને ઈચ્છા હાય-સત્વર ઇચ્છા હાય. તેને માટે સંન્યાસ યોગજ યુક્ત છે. કર્મયોગ એ કંઇક વ્યાવહારિક નીતિ તરફ હળતા ઉપદેશ છે. એટલે આ ગીતામાં માત્ર સંન્યાસ યાેગનું પ્રાધાન્ય રાખેલું છે. અષ્ટાવક્ર ગીતાની માક્ક અવધૃત ગીતામાં પણ સંન્યાસ યાગ ઉહદેશાયેલાે છે. ખીજી બધા ગીતાએામાં કર્મયાેગ નિષ્કામતાએ કરવાના બાધ છે. શ્રીમચ્છંકરાચાર્યની પહેલાંના કાળમાં કર્મયાેગ પરજ વિદ્વાનાનું લક્ષ હતું. પરંતુ તે પછીના આચાર્યો અને વિદ્વાનોએ તત્ત્વ જિરાસુએ. ને માટે નિષ્કામ કર્મના –અને જુદા જુદા સંપ્રદાયના આચાર્યાએ પાતપાતાના મંતવ્યને અનુસરતા અર્થ ઘટાવી પ્યક્ષવિદ્યાને નિષ્કામ કર્મ કરતાં કરતાં માક્ષ કિંવા મુક્તિપ્રદાયક ધારણ પર આણી છે. સુક્ત કિંવા માેક્ષના હેતુમાં તાે તેમ છતાં સંન્યાસ યાેગજ યુક્ત છે, કારણ કે નિષ્કામતાથી પણ વ્યવહારમાં રહેલાે પુરુષ બહુ લાંબે કાળે પ્રદ્રોક્ય સાંધી શંક છે. સર્વ કર્મ માત્રના અરે માેક્ષ જેવી વાસતાના પણ જેણે ત્યાગ કરેલો છે અને પાેતા સિવાય ખીજાનું જેને ભાનજ નથી, એવા કર્મ સંન્યાસીજ પ્રક્રીકય ઝટ સાંધી શકે છે: એ મુખ્ય હેતુને પ્રધાન રાખી આ અપ્ટાવક ગીતાની ગુંથણી **થ**યેલી છે.

મુક્તિને નાશ કરનાર વિષ તે વિષયો છે, અને તેથીજ ગીતાના પ્રારંભ કરતાં તેની ઉપર વજપ્રહાર કરવામાં આવ્યો છે. વિષયોમાં પ્રપંચ માત્રના સમાસ કરવામાં આવ્યો છે, અને વિષયોની જે વાસના તે જ પ્રુરુષને જન્માવલીઓમાં ફેરવનારી માયા છે. માયા અથવા

પ્રકૃતિ જે પુરુષને-આત્માને જીવાતમાં બનાવી પાતાના ખેલ ખેલાવે છે. તેના સમૂળ નાશ કરવા એજ મુક્તિને માટે જરૂરનું છે. પ્રકૃતિથી દેહ અને ઇંદ્રિયા વગેરે જીવાતમાને પ્રાપ્ત થયેલાં હાેંઇ, તે તેને પાતાના વિષયામાં રમાડે છે. મન તેમાં સૌથી વધારે ઘેલું છે અને તેની રમણ ભાવનાએ પણ અનંત છે. ભગવદ્દગીતામાં તેને મહાજ્યાં અને ઝટ વશ ન થાય એવું કહેલું છે તે યુક્તજ છે. મન, ઇંદ્રિયા, દેહ અને તેના ધર્મો વગેરે વિષયામાં ઘેરાયેલા જીવાતમા પાતાના સ્વરૂપને ભૂલી જઇ સંસારમાં ગાંડાઘેલા થઇ જાય છે. એને દશ્યમાન જગત અને દેહાદિક સત્ય લાગે છે અને તેમાં રમતા રહેતાં અનેકાનેક દંદોના– સુખ દુ:ખાદિકના અનુભવ કરતા પણ 'સત્ય વસ્તુ શું છે?! તે સમજી શકતા નથી. કાઇ વાર માટા દુઃખથી અને કાઇ વાર સદ્દ-ચુરુના ઉપદેશથી તેને જગત અને જીવન ખાટાં હાેવાનું ભાન થાય છે, પરંતુ માયાનું આવરણ તેને તેની પાર જવાના માર્ગ દેખા-ડતું નથી. કદાપિ તેને આ પ્રપંચ મિથ્યા જેવા લાગે છે, અને ક્વચિત તેની વૃત્તિ જ્ઞાન તરફ વળે છે તેાપણ, મન અને ઇંદ્રિયા નાથેલા *પ*ળદની માકક તેને સંસારના ચક્ર કેરામાં ઘસડી જાય છે અને તે વિષયાની માહજાળમાં જન્માજન્મ કરતા રહે છે. માયા મહા માટી નર્નકી છે. તેના માહક કટાક્ષમાંથી પુરુષ ઝટ છુટી શકતા નથી, અર્થાત भायानी अंधारी अञ्चल छे

સંસારના ત્યાગ કરતાં અને એકાંતવાસ રાખતાં પણ કાઈ તે કાઇ કર્મ તા થયાજ કરે છે અને અકર્મકૃત થવાતું નથી. વળી કર્મ ક્ષય થયા વગર માેલ પ્રાપ્ત થતા નથી, ત્યારે કર્મના નિઃશેષ પરિત્યાગ કેવી રીતે થાય ? આવા પ્રશ્ન સહજ ઉત્પન્ન થાય છે અને જો કે તે ખરા છે તાેપણ અભ્યાસથી તેના ત્યાગ થઈ શકે છે અને અંતર્મુખ થતાં પ્રક્રાત્વ સમજ્ય છે. આવા કર્માભાવને પામવું, એજ જિજ્ઞાસુ યાંગીનું કામ છે, છતાં અકાલે અને અધુરા જ્ઞાને તેમ થતું નથી, તેથી

પ્રથમ કામ્ય કર્મી. પછી નિષ્કામ કર્મી અને છેવટ તેના અશેષ ત્યાગ ખતાવેલા છે. ચિત્તની શહિ વગર ત્રાન થતું નથી. મલિન દર્પણમાં જેમ પ્રતિબિંખ પડતું નથી, તેમ કામનાની વાસનાએાવાળા ચિત્તમાં ષ્યક્ષત્ત્વના ભાસ થતા નથી, માટે કર્મ કરવાં અને તેની મારફત ચિત્ત શુદ્ધિ કરવી. કર્મ અને ભક્તિ બન્નેથી ચિત્ત શુદ્ધિ થાય છે, માટે એ સાધનાવડે ચિત્તને શુદ્ધ કરવું એટલે તેમાં જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય. કારણ કે મુક્તિ તા કર્મ કે લક્તિથી થતી નથી, પરંતુ જ્ઞાનથીજ થાય છે. જ્ઞાન એજ પ્રકા છે. જ્ઞાન એટલે શાસ્ત્રાદિકની માહિતી તે નહિ. પરંતુ સ્વસ્વરૂપની પ્રતીતિ તે પૂર્ણ જ્ઞાન. શાસ્ત્રાદિકના જ્ઞાનથી ખાલા વસ્તુઓ ઇંદ્રિયાદિકથી જણાય તેમજ સમન્નય છે પરંતુ વ્યક્ષ ઇંદ્રિયાતીત છે એટલે ત ગાય જેમ રાન પકડીને ખતાવાય અને વસ્તુઓ જેમ દર્શનાદિકથી જણાય તેમ પ્લહ્મ મન વાણી કે ઇંદ્રિયાથી જણાતું કે જોવાતું નથી: પરંતુ સર્વ માલિન્યથી રહિત એવા અંતઃકરણમાં તેની પ્રતીતિ થાય છે. આમ હાૈવાથી પ્લક્ષ સ્વસંવેદ્ય કહેવાય છે. આવા ત્રાનનીજ <mark>પ્</mark>રક્ષેક્ય માટે જરૂર છે. આવું ત્રાન કર્મો કરતાં કરતાં, અનુભવ લેતાં લેતાં. ગુરુ પાસેથી જ્ઞાન વૈરાગ્યની કથાએ। અને ઋષિ મુનિએાનાં ચરિત્રા સાંભળતાં સાંભળતાં, સંયમ પાળતાં પાળતાં અને મન તથા ઇંડિયોને કેળવતાં કેળવતાં લાંબે કાળેજ પ્રાપ્ત થાય છે. ન છૂટે એવા માયાના પ્રખળ બંધમાંથી છુટવા માટે ધર્મશાસ્ત્રામાં પુરુષના જીવનના આશ્રમા પાડેલા છે, કર્મના ક્રાટિક્રમ બાંધેલો છે. સંયમ વૈરાગ્ય-ત્યાગના સમય નિયત કરેલા છે. કર્મ કરવાં તે પણ એ પ્રાચીન પરંપરાની આશ્રમ વ્યવસ્થાને અતુસરતાં કરવાં જોઇએ. એમ થાય તા જ ચિત્ત શુદ્ધિના અવકાશ છે, નહિ તા યાગભ્રષ્ટ થવાય છે. શાસ્ત્રાદિકમાં નિયત કરી આપેલી શ્રેણિએ ચાલવાથી પરમ શ્રેય પ્રાપ્ત થાય છે, તેનાથી વિપરીત રીતે હઠ કરીને વૈરાગ્યાદિકમાં પ્રવૃત્તિ કરનારાએ৷ પાછા પડે છે એટલુંજ નહિ, પરંતુ સૈસારીઓથી પણ નિકૃષ્ટ અવસ્થાને પ્રાપ્ત થાય છે. કર્મક્ષય-એટલે કર્મ કરી ફરીતે

तेने निर्भण इरीने छत्पन्न थाय निष्ढ ओवं लनाववं, ते डर्भक्ष्य आवे। डर्भक्ष्य ओड सा तेना (डर्भना) ले। गथी लनता नथी. ले। गथी ते। डिटलांड डर्भ लाइडांथी केम अभि वृद्धि पामे तेम डामनाओ। वधे छे. स्वधर्मानुसार डर्भले। ग डरतां तेना गुणुद्दीष छपर विचार डरतां गुरुना छपदेशना तत्त्व संजंधी मनन डरतां अने डर्भले। गनी परिणुमे निःसारता छपर लक्ष आपतां आपतां सर्व डर्भ छपर अलाव अने अनासिकित आवे छे, माटे शास्त्रादिडना नियमे विचार पुरःसर डर्भ डरी तेने। क्षय थवा संयम धरता कवं, अने मनने वैराण्य लेवराववे। आम थाय ते। क्ष्यस्त्रान तरइ कवाय.

પ્રક્ષનં સ્વરૂપ વ્યક્ત તેમજ અવ્યક્ત, સત્ તેમજ અસત્, નિર્ગુણ તેમજ સગુણ એમ એક ખીજાથી વિરુદ્ધ વિશેષણાએ વેદમાં ઉપનિષદોમાં અને વેદાંતાદિકમાં વર્ણવાયું છે, તેમ છતાં તે સર્વે ક્રિયા-એાથી રહિત, નિર્ગુણ અને અવ્યક્તજ છે. આવા પ્રક્ષસ્વરૂપને પામવા માટે પાયરીએ પાયરીએ જ્ઞાનની સીડીએ ચઢવી જોઇએ. મન, ઇંદ્રિયા અને વિષયા એવાં પ્રભળ છે કે. પ્રરુપને તેમાં પગલેને પગલે બલો ભમાવે છે. આમ હોવાથી આગળ જણાવી ગયા તેમ શાસ્ત્રકારાએ મનુષ્ય જીવનને આશ્રમાદિકની પાયરીએોમાં મૂકી તેના નિયમા બાંધેલા છે. જિત્રાસુને માટે સારામાં સારા માર્ગ શાસ્ત્ર પ્રણાલિકાને અનુસરીન જીવન ગુજારવાના છે. એમાં આગળ અને આગળ વધવાની સુગમતા છે. એકદમ આત્મવિચાર કરવા જતાં પાછું પડાય છે. આશ્રમ પરં-પરાને અનુસરતું જીવન ગાળતાં અનુભવ અને ગ્રાન ખેઉ પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં પાતાના સ્વરૂપની ધીરેધીરે સમજણ પડે છે. હૃઠથી જ્ઞાન વૈરાગ્ય લેવા જતાં મનુષ્ય પાેતાનું છવનજ બગાડતાે નથી, પરંતુ ખીજા શ્રીતાએનું જીવન પણ ખગાડે છે. શાસ્ત્રકારાએ આથી ત્રાનને માટે **મ્યધિકાર ભેદ રાખેલા છે. વારંવાર એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે ઇશ્વર** સીતા છે, જ્ઞાન સૌને માટે છે અને સૌને શાસ્ત્રાદિક શ્રવણ કરવાના

વિચારવાના, અભ્યાસ કરવાના અને તે પ્રમાણે આચરણ કરવાના અધિકાર છે. વાત ખરી છે. સૌને અધિકાર છે; પરંતુ અધિકારમાં પણ અધિકાર માટેની યાગ્યતા પામવા રૂપી પાયરીઓ છે. જેમ જેમ ज्ञान थतुं ज्यय, केम केम व्यनुस्य व्यावता ज्यय, तेम तेम व्यधि-કારી થવાતું જવાય છે: અન્યથા નહિ. ખારાખડી આવડતી ન હોય તેને–સર્વેને માટે છૂટવાળું એવું પણ વાચન વાંચવાના અધિકાર નથી. રંમેમ કહેવું શાં યાગ્ય નથી ? તેમ જેને સામાન્ય જ્ઞાન નથી તેને પ્યક્ષ-ત્રાનના અધિકાર ન અપાય એ ન્યાયજ છે. વિદ્વાન ને અનુભવી શાસ્ત્ર-કારાએ તેથીજ અનાની માટે તેના નિષેધ કરેલા છે. પાત્રે દાન એ સામાન્યમાં સામાન્ય કહેતી પ્રમાણ જ્ઞાન પણ અધિકારી હાય તા તેનેજ પચે છે, અને અધિકારી ન હોય તેને ज્ञાન-ખરેખરું જ્ઞાન તા મળતું નથી પરંતુ ઉપરચાટિયું જ્ઞાન આવી તે તેને અવળ માર્ગે કચ્છંદમાં ધસડી જ્તય છે. આવા અનધિકારી<sup>5</sup>ના પાપડીયા કૃત્રિમ જ્ઞાન દેખાડવા આડંબર કરે છે અને તેથી આખરે લોકમાં અનાનની વધારે પ્રવૃત્તિ થાય છે. ઘણા આડમ્ખરી અનધિકારીઓએ ત્રાન માર્ગાને વંગાવી પેટ ભરવાને માટે પ્રજાતે ખાટે માર્ગે દોરી છે અને અદ્યાપિ એવા દોંગીએ! ' ધ્યુદ્ધ સત્ય અને જગત મિથ્યા ' એવા જ્ઞાનના બાેલ બાેલી શ્રદ્ધાળ લોકને જગત સત્ય અને પ્રક્ષ મિથ્યા કહેવરાવવા જેવા માર્ગ ઉપર લઈ જાય છે: માટે અધિકારીનેજ પ્લહ્મત્રાનના બાધ કરવા જાઇએ. જો અનધિકારીને પણ ગ્રાનના ઉપદેશ થતા હાત તા ભગવાન કાઇક અભાગને અને અષ્ટાવક કાઈ હકકુર ઠાકરડાને સંબોધીને બાધ કરત, પણ ના, તેમણે બેઉએ અર્જીન અને જનક જેવા અધિકારી–જિનાસુઓને વ્યક્રો પદેશ કર્યો છે. શાસ્ત્રો અને ઇશ્વર સંબંધી નાન અધિકારી હોય અથવા શ્રવણથી કિંવા અભ્યાસથી ધીરે ધીરે અધિકારી થતા જતા હાૈય તેનેજ આપત્રું યાેગ્ય છે. આપણા ન્નાન સાહિત્યમાં સર્વત્ર આ ધાેરણ રાખવામાં આવેલું છે તે બહુજ વિચારપૂર્વક રાખવામાં આવે<mark>લું</mark> છે. પૂર્વે તેમજ હાલ જ્યાં જ્યાં શાસ્ત્રાનુસાર રીતિએ જ્ઞાનાપદેશ

અપાયા નથી ત્યાં ત્યાં ગુરુઓમાં આડંખર, અહંભાવ વગેરે દુર્ગુણો આવી ગયા છે અને શ્રોતાઓ જિજ્ઞાસુ ખરા જિજ્ઞાસુ નહિ પરંતુ પામલા કે શ્રદ્ધાજડ થઈ ગયેલા જણાયા છે. સદસદ્દ વિવેક દૃષ્ટિએ વિચાર કરી વસ્તુ સમજવાનું જેને સામાન્ય ગ્રાન નથી, તેને ધ્રદ્ધાગ્રાનના ઉપદેશ કરવા એ તા પાતે પાપ કરી શ્રોતાઓને પાપમાં પાડવા જેવું છે. હા, પાતાને ગ્રાન થયું હાય તા તેના બીજાને લાભ આપવા, એ ગ્રાનીનું કામ છે, પણ તે સંસારી–કર્મયાગીનું કામ છે, સંન્યાસી, સંત સાધુનું કામ નથી; તેમણે તા કર્મ ગ્રંન્યાસી થઇ વનવાસ–એકાંત વાસ સેવવા એજ યાગ્ય છે.

આ ગીતા ત્રાન ભંડાર છે તેમાં સર્વત્ર એજ ઉપદેશ કરેલા છે કે જિજ્ઞાસુએ આળપંપાળમાં ન પડતાં એક પછી એક વિષયોના ત્યાગ કરી કર્મસંન્યાસી થવું અને તેમ કરી પ્રક્ષેક્યમાં લીન થઈ જવું. 'આ સત્ય આ અસત્ય ' એવા સંશયા તજી દેવા અને એક અદ્ભૈત પ્રક્ષ સ્વરૂપમાંજ—પાતામાંજ સર્વના સમાવેશ કરી શાંત થઈ જવું. આવી પરમ શાંતિ તે જ આનંદ અને પાતામાં આનંદમયતા એજ પ્રક્ષ પરાયણતા ને માસ. વાદ વિવાદા અને શંકાઓ તા ખાડી ભ્રમણાઓ ઉપજાવે છે, માટે જ્ઞાનીએ તા સર્વે તર્ક વિતર્કના ત્યાગ કરી માત્ર પાતામાંજ પાતાને સમાવી દેવાની ચિંતા કરવી. આ ગીતામાં એજ ઉદ્દેશ બધા વિસ્તાર કરેલા છે અને તે જ હદયમાં ઉતારવાથી મુક્તિની પ્રાપ્તિ છે.

અષ્ટાવક ગીતાંમાં કાઈ વસ્તુ પંચકમાં—પાંચ શ્લાકના ગુચ્છમાં કાઇ અષ્ટકમાં તા કાઇ સામાં અને કાઇ વળી ચાર છ શ્લાકમાંજ એકાદ પ્રકરણ રૂપે મૂંકલી છે. આ આવૃત્તિમાં તે ક્રમ બદલી પ્રકરણને અધ્યાયમાં ફેરવી દેવામાં આવ્યાં છે. સ્મૃતિઓ અઢાર, પુરાણા અઢાર ભારતનાં પર્વ અઢાર અને શ્રીમદ્દ ભગવદ્દગીતાના અધ્યાયે અઢાર,

એટલે કે અઢારતા આંક આપણા સાહિત્યમાં કંઇક અદ્ભુત જેવા ગણા-યલા હાઇ અષ્ટાવક ગીતાને પણ અઢાર અષ્યાયમાં પ્રાચીન પદ્ધતિએ ગાઠવવામાં આવી છે. વળા લગભગ બધેજ વિષય ને વસ્તુ છુટાં પાડવામાં આવ્યાં છે કે જેથી વાચકને જે તે વિષય જોવાની સુલ-ભતા સાંપડે. નિર્દોષ તા—આ ખાટા—મિથ્યા જગતમાં કશું છેજ નહિ, એટલે આમાં દોષ નહિ હાય એમ તા કહેવાયજ નહિ; પરંતુ ધ્રદ્ધ દ્યાનની ચર્ચા જે સત્યમાંનું સત્ય છે તેને દોષવાળું કહીજ શકાય નહિ. દોષ અને ગુણ એ બેઉ આમાં તા ધ્રદ્ધોપદેશ રૂપે છે અને ટીકા સહજ ત્રાનના પ્રબોધ માટે અપાયેલી છે. જિત્રાસ વાચકા નિર્મળ મનથી આના અભ્યાસ અને વાચન કરશે તા સદેષ છતાંએ નિર્દોષ થઇ પરમ આનંદ ઝીલનાર બની ત્રાનભાગી થશે.

લી.

મણિલાલ છળારામ ભદ.

# અનુક્રમણુકા.



| વિષય,                                     |     | ત્રેક્ષ. |
|-------------------------------------------|-----|----------|
| અષ્ટાવેક ચરિત                             | ••• | ٩        |
| <b>અધ્યાય ૧ લાં.</b> જનકની જ્ઞાનજિજ્ઞાસા. | ••• | 8        |
| ,, વૈરાગ્યાપદેશ,                          | ••• | ¥        |
| ,, િ દેહને આત્માનું પૃથગત્વ.              | ••• | .\$      |
| ,, મિથ્યા અહંભાવ                          | ••• | 90       |
| " જગતનું મિથ્યાત્વ                        | ••• | ૧૩       |
| ,, ધર્માધર્મ આત્માના <b>નથી.</b>          | ••• | २०       |
| ,, ં પ્યક્ષમય વિશ્વ                       | ••• | 22       |
| અધ્યાય ૨ જો. જ્ઞાનાદયના આનંદ              | ••• | २४       |
| " ં જનકને પ્યદ્મપ્રતીતિ…                  | ••• | રપ       |
| ,, પ્યક્ષરૂપતાનું ભાન                     | ••• | 33       |
| ,, દ્વેત દુ:ખુકારી છે                     | ••• | 3 ≰ີ     |
| ,, શરીરાદિકની નધરતા.                      | ••• | 3 ረ      |
| ,, પ્રપંચની તરંગતા                        | ••• | ४२       |
| <b>અધ્યાય ૩ જોં.</b> જ્ઞાનયાેગ            | ••• | 84       |
| ,, વિષયલાલસાનું ખળ                        | ••• | 80       |
| ,, 🔭 જ્ઞાનીની નિર્ભયતા                    | ••• | 84       |
| ,, ધીરબુદ્ધિ પુરુષ                        | ••• | Yo       |
| ,, `` વિધિનિષેધ વિચાર                     | ••• | પર       |
| ,, ઃ દ્યાનીને કર્મભોગ પણ <b>નથી</b> .     | ••• | પપ       |
| <b>અધ્યાય ૪ થાં.</b> મનાલયના બાધ          | ••• | પુષ્     |

|                            | વિષય.                                   |     | પ્રુષ્ઠ.   |
|----------------------------|-----------------------------------------|-----|------------|
| <b>?</b> >                 | મનાલય પણ મિથ્યા છે.                     |     | ૫૯         |
| **                         | સમુદ્રરૂપ આત્મા ને મનતરંગ.              | ••• | <b>६</b> ९ |
| <b>,,</b>                  | આસક્તિ છેાડ                             | ••• | ६५         |
| અ <sup>દ્</sup> યાય ૫ મા.  | તૃષ્ણાત્યાગ નિરૂપણ.                     | ••• | ६७         |
| ,,                         | દ્રંદ્વત્યાગ                            | ••• | <b>१</b> ८ |
| ,,                         | ત્રાનીને ગુરુએ ન જોઇએ.                  | *** | ૭૧         |
| <b>&gt;&gt;</b>            | કામાર્થનાે ત્યાગ                        | ••• | દ્રછ       |
| <b>21</b>                  | જન્મદુઃખની પરંપરા.                      |     | <b>৮</b> ৩ |
| અધ્યાય <b>૬ ઠ્ઠો</b> .     | માયાનાં ખેલન                            | ••• | હહ         |
| **                         | પરમાત્મા ને જીવાત્મા.                   | ••• | ૭૮         |
| •>                         | સર્વ કર્મના ત્યાગ                       | ••• | ૮૨         |
| <b>,,</b>                  | <b>પ્ર</b> હ્માવસ્થા                    | ••• | ٤3         |
| અ <sup>દ્</sup> યાય ૭ માે. | તત્ત્વ વિચારણા                          | ••• | <b>८</b> ७ |
| ,,                         | દેહાસક્તિના ત્યાગ                       | ••• | <b>(</b> ( |
| <b>,</b> ,                 | જડવત–શ્રન્ય ચિત્તતા.                    | ••• | ৫০         |
| અ <sup>દ્</sup> યાય ૮ માે. | ત્રાનપ્રાપ્તિમાં ગુણ <b>બેદ.</b>        | ••• | ૯૩         |
| ,,                         | <b>આત્મા દીપક રૂપનું દર્</b> ષાંત.      | ••• | ૯૪         |
| ,,                         | ચ્યાત્મા પ્રકૃતિ <mark>થી પર છે.</mark> | ••• | ८६         |
| ,,                         | સાેનું ને તેના ધાટનું દર્ષાંત.          | ••• | 61         |
| અ <sup>દ્</sup> યાય ૯ માે. | <b>અાત્મૈકચ નિરૂપ</b> ણ                 | ••• | १०१        |
| ,,                         | ધ્યાન પરાયણતા                           | ••• | १०२        |
| અ <sup>દ</sup> યાય ૧૦ મા.  | આત્મ સંયમ                               | ••• | 9 ० ६      |
| ,,                         | કુમારીકંકણ ન્યાય                        | ••• | १०६        |
| ,,                         | <b>બા</b> ગાદિના સમૂળ ત્યાગ.            | ••• | १०८        |
| <b>3</b> 3                 | દંભીને નરકવાસ                           | ••• | 990        |

|                             | વિષય.                                     |     | પ્રુષ્ટ. |
|-----------------------------|-------------------------------------------|-----|----------|
| 2)                          | મન માલિન્ય                                | ••• | 993      |
| અ <sup>દ</sup> યાય ૧૧ મા.   | વાસના પરિત્યાગ …                          | ••• | ૧૧૪      |
| >>                          | માયાની બ્રૂલબ્રૂલવણી                      | ••• | ૧૧૬      |
| **                          | યાેગી કેવા હાેય …                         | ••• | ११८      |
| ,,                          | નિષ્કર્મતા પંચક …                         | ••• | १२∙      |
| અ <sup>દ</sup> યાય ૧૨ મા.   | મુક્તની નિરપેક્ષતા                        | ••• | ૧૨૨      |
| ,,                          | <b>મુક્તને કર્મ ખાધક નથી.</b>             | ••• | ૧૨૪      |
| ,,                          | મૂઢને નિવૃત્તિ નથી …                      | ••• | ૧૨૭      |
| અ <sup>દ્</sup> યાય ૧૩ મા.  | સંસાર મૂળનાે ઉચ્છેદ…                      | ••• | ૧૨૮      |
| ,,                          | કુછુહિ તરતાે નથી …                        | ••• | १३०      |
| ,,                          | વશી વેગળાજ છે                             | *** | ૧૩૧      |
| ,,                          | ક્યારે વૃત્તિએા ક્ષીણ <mark>થાય</mark> છે |     | १३३      |
| અ <sup>દ્</sup> યાય ૧૪ માે. | નિર્લેપત્વ નિરૂપણ                         | ••• | ૧૩૪      |
| **                          | અક્ષુબ્ધ યાેગી …                          | ••• | ૧૩૬      |
| **                          | નિરાકાંક્ષી તત્ત્વત્ર                     | *** | ૧૩૯      |
| અ <sup>ઃ</sup> યાય ૧૫ માે.  | નિર્મમત્વ નિરૂપણ …                        | ••• | ૧૪૧      |
| .,                          | મૂઢને જ્ઞાન થતું નથી.                     | ••• | ૧૪૨      |
| **                          | તદન ઉદાસી                                 | ••• | ૧૪૫      |
| અ <sup>દ</sup> યાય ૧૬ માે.  | <b>અા</b> નંદ સ્વરૂપતા                    | ••• | ૧૪૭      |
| <b>&gt;&gt;</b>             | ખરા યાેગી                                 | ••• | १४८      |
| અધ્યાય ૧૭ મા.               | આત્મત્ત્વ મહિમા                           | ••• | ૧૫૦      |
| ,,                          | સર્વોપાધિ મુક્તતા …                       | ••• | ૧૫૦      |
| ,,                          | દેશાદિ પરિચ્છેદ રાહિત્ય.                  | *** | ૧૫૧      |
| અધ્યાય 🕻 માં.               | પરમાનંદ રૂપતા                             | ••• | ૧૫૫      |

## अथ श्री अष्टावक गीता



#### અષ્ટાવકચરિત.

કહાેડઋષિના પુત્ર અષ્ટાવક આઠે અંગે વાંકા હાેવાથી અષ્ટાવક કહેવાતા. એમની કથા એમ છે કે, ઉદ્દાલક તત્ત્વગ્રાનીને ત્યાં કહેાડ બણવા રહ્યા હતા. ઉદ્દાલકની પુત્રી સુજાતા સાથે પ્રેમ થવાથી તે તેને પરણ્યા. કહેાડ એવા અભ્યાસ પરાયણ રહેતા હતા કે. સ્ત્રી તરફ પણ ઝાઝું લક્ષ રાખતા નહિ. સગર્ભાવસ્થામાં એકવાર તે પતિની પાસે જઇ ખેડી: પરંતુ અબ્યાસમાં તલીન ઋષિએ તેની સામુંએ જોયું નહિ. તેના ગર્લમાંના પુત્રે એવી ખેદરકારી માટે ઋષિને ટાણા માર્યો, એટલે કહેાડે ગુસ્સે થઇ તેને શાપ દીધા કે 'તું આઠે અંગે વાંકા થઇશ. ' પુત્રના જન્મ થયા ને તે આઠે અંગે વાંદા જણાયા એટલે अष्टावक એવું તેનું નામ પડ્યું. તેના જન્મ પછી થાેડેજ વખતે ખંદી નામના એક તત્ત્વન્ન સાથે કહ્યાંડને એવી સરતે વાદમાં ઉતરવં પડ્યું કે. જે હારે તેને પાણીમાં ડુખી મરવું પડે. આ વાદમાં કહેાડ હાર્યા અને જીત-નાર બંદી. જે બૌદ્ધમતના હતા એમ કહેવાય છે તેણે તેમને પાણીમાં ડુળાડી દીધા. સુજાતા અષ્ટાવક્રતે લઈ પિતાને ત્યાં જઈ રહી. શ્વેત-કેત સાથે અહિં માસાળમાં અષ્ટાવકે ભાષા, વ્યાકરણ, વેદ, સાહિત્ય અને ધર્મશાસ્ત્રો ઉપરાંત તત્ત્વન્નાનના અભ્યાસ કર્યો. માતાને પુછતાં

પિતાના નિધનની વાત અષ્ટાવકના જાણવામાં આવી. એટલે પિતાના વેરીને જીતવાના તેમણે: નિશ્ચય કર્યા. મામા ધ્વેતકેતુને લઈ બંદીને શાધતા તે જનકરાયની સભામાં ગયા. ત્યાં વાદમાં બદીને હરાવ્યો. બંદીએ અધ્યાવક્રને તરતજ કહી દીધું કે, તારા પિતાને મે મારી નાંખ્યા નથી, પરંતુ બીજા વ્યાક્ષણો સાથે ઇન્દ્રને ત્યાં યજ્ઞ કરાવવા માેકલ્યાે છે. કહાેડ તે દરમિયાન પાછા આવ્યા અને પુત્રના જ્ઞાન ને વિજયથી પ્રસન્ત થઈ સમગા નામની નદીમાં તેને સ્નાન કરાવ્યં. સમંગામાં રનાન કરવાથી તેનાં બધાં અંગ સમાં થયાં વગેરે. વિદેહ અથવા મિથિલા–જેને હાલ તીરહત આગળનાે પ્રદેશ માનવામાં આવે છે ત્યાંના રાજ્ય જનક (સીતાને પુત્રી તરીકે પાળનાર પિતા ) પાતે વિદ્વાન, વિદ્વાનની કદર કરનાર અને પ્રજાપ્રિય ભૂપતિ હતા. રામે સીતાના ત્યાગ કર્યો-વનવાસ કરાવ્યા ત્યારે તેમને ઘણું લાગી આવ્યું તેથી પાતે જ્ઞાન વિજ્ઞાનમાં વૃદ્ધાવસ્થા ગુજારી. રાજકાળમાં પણ દેશ દેશના तत्त्वज्ञी तेमने त्यां आवता अने श्रह्मविद्या ६५२ विश्वारी श्रद्धावता યાજ્ઞવલ્ક્ય તેમના મુખ્ય ગરુ હતા. માટા માટા વિગાનતત્ત્વ વિચારકાને તે પાતાની પાસે રાખતા અને આત્મન્નાન સંપાદન કરતા. આવા આવા પ્રસતત્ત્વ વિદ્યાવાદના વિલાસી જનકરાય અષ્ટાવક્રથી બહુજ પ્રસન્ન થયા એટલું નહિ પરંતુ બંદીને જીત્યા પછી તેમને પાતાને ત્યાં રાખી ષ્રક્ષત્તાનની જે ગ્રંથીએ ઉકલાવી, તેજ આ ' अष्टावक्रगीता.' જનકરાય પછે છે અને અષ્ટાવક ઉત્તર આપે છે.

## गीतारंभ-अध्याय १ लो.

જનકનો જ્ઞાન જિજ્ઞાસા.

जनक उवाच

कथं ज्ञानमवामोति, कथं मुक्तिर्भविष्यति । वैराग्यं च कथं पाप्तमेतद्वृहि मम प्रभो ॥ १ ॥

જનકરાયે પુછચું કે હે પ્રભાે! જ્ઞાન કેમ પ્રાપ્ત થાય, મુશ્લિ કેન મળે અને વૈરાગ્ય કેન પ્રાપ્ત થાય? તે આપ મને કહેા. ૧

દીકા. મુક્તિ મેળવવા માટે પ્રથમ ત્રાત લેવું જાઇએ. ત્રાનથી વૈરાગ્ય આવે છે અને વૈરાગ્ય આવતાં મુક્તિ સહેજ પ્રાપ્ત થાય છે. શાસ્ત્રના અબ્યાસ કે શ્રવણથી અને આશ્રમ વ્યવસ્થાને અનુસરતાં થયેલા સુખદુ:ખ અને આપત્તિઓ—મુશ્કેલીઓમાંથી મળેલા અનુ-ભવથી ત્રાન થાય છે. ત્રાન થતાં વિષયો ઉપરથી ચિત્ત ઉઠી જાય છે અને વૈરાગ્ય તરફ વૃત્તિ વળે છે. વૈરાગ્ય આવતાં વિષયો એક પછી એક અળગા થાય છે અને આ સંસારી પ્રપંચથી મુક્ત થવાની પુરુષને ઇવ્છા ઉપજે છે. આવી મુમુસુતા પ્રાપ્ત થતાં સદ્દેશરુના સંગથી મુક્તિ મળે છે. મુક્તિનાં આ સાધન વનણવા માટે જનકરાયે પ્રશ્ન કર્યો અને અધ્રાવક્રજીએ તેમને ખરેખરા મુમુસુ વ્યણી તત્ત્વયોધ—આત્મત્રાનના ઉપદેશ કર્યો.

#### अष्टावक उवाच

मुक्तिमिच्छसि श्रेत्तात! विषयान् विषवत् त्यज । क्षमार्जवदयातोष-सत्यं पीयूषवद् भज ॥ २ ॥ अष्टावक्ष केंद्रे छे-द्रे तात! ले भुक्ति मेन्छते। द्रेाड ते। વિષયાને વિષવત્ ગણી તેના ત્યાગ કર અને ક્ષમા, આજવ, દયા, તાેષ અને સત્યને અમૃત જેવાં ગણી તેનું સેવન કર.ર

#### વૈરાગ્યાપદેશ.

**ડીકા.** અષ્ટાવક્જ કહે છે કે-હે તાત! મુક્તિની ઈચ્છા હોય તા વિષતુલ્ય એવા પાંચ ઇન્દ્રિયાના વિષયા જે શબ્દ, સ્પર્શ, રૂપ, રસ અને ગંધ નામે છે તેને તજી દે. એ વિષયા વિષરૂપ છે અને એક એક વિષય પણ પ્રાણીના પ્રાણ લે એવા હાનિકારક છે. મૃગ શબ્દમાં આ-સકત થઇ વ્યાધના શરતે અધીન થાય છે: હાથી સ્પર્શના લાભથી માર્યો જાય છે; પતંગિયું રૂપાસક્તિથી અમિની ઝાળમાં પડી પ્રાણ ખુએ છે; માઇલું રસ–સ્વાદને લીધે માછીની કણકવાળી આંકડી ગળે છે અને ભમરા ધારોન્દ્રિયની-ગંધાસક્તિને લીધે કમળમાં કેદી થઈ ગુંગળાઈ મરે છે, માટે મનુષ્યો કે જેમની પાંચ ઇન્દ્રિયો સંખળ આસક્તિવાળી છે તેમણે તેા અવશ્યે કરીને ાવષ્યોના ત્યાગ કરવા જોઇએ. 'વિષયો ભાગવવા છતાં પણ-એટલે સંસારમાં રહેવા છતાં પણ પૂર્વે ઘણાય મહાત્માંઓ મુક્તિ પામ્યા છેઃ અર્થાત્ વિષયા તજી શક્યા નથી. તેના કેમ ત્યાગ થાય ! ' આવી જનકરાયની શંકાના ઉત્તરમાં કહે છે કે. વિપયામાં અતિ આસક્તિ નહિ હોવી જોઇએ. પ્રારબ્ધ-વશાત સહેજ પ્રાપ્ત થયેલા વિષયો વગર આસક્તિએ ભાગવાય તેમાં હરકત નથી. આસક્તિ રહિત વિષયોને શાસ્ત્રાનાનુસાર ભાગવનાર તા વૈરાગ્યવાન્જ કહેવાય છે. ઋતુસંગી પ્રક્રાચારી ગણાય છે તેમ. વળી વિષયોને તજવા ઉપરાંત વૈરાગ્યવાને સદ્દગુણના સંત્રહ પણ કરવા જોઇએ, એટલે કે. પ્રાણી માત્ર પ્રતિ ક્ષમા રાખવી, આર્જવ-ક્રામળતા, દયા, અને સંતાષ રાખવાં જોઇએ. આપણે પ્રત્યેક હિલચાલ અને પ્રવૃત્તિ-માં સત્યનું અવશ્ય સેવન કરવું જોઇએ. વિષયાના ત્યાંગ સા**થે બૂત** માત્ર પ્રતિ આ ધર્મોનું પાલન કરવામાં આવે તાજ ખરેખરા વૈરાગ્ય

આવેલા કહેવાય, અને તેજ મુમુક્ષુજન, પ્રક્ષત્રાનને પ્રાપ્ત થઇ મુક્તિ મેળવી શકે. 'પંચતત્ત્વમાંના તું કાઇ નથી ' તે સમજાવતાં અષ્ટા-વક્ક કહે છે કે:—

## न पृथ्वी न जलं नाग्निन वायुर्वीन वा भवान्। एषां साक्षिणमात्मानं, चिद्रूपं विद्धि मुक्तये ॥ ३ ॥

અર્થ. તું પૃથ્વી નથી, હું જળ નથી, હું અગ્નિ નથી, તું વાયુ વા આકાશ નથી, પણ એ સર્વીના સાક્ષી એવા આત્મા છે, માટે ચિદ્રરૂપ પત્પ્રદ્યાન સુક્તિ મળવા આળખ. ૩

**ટીકા.** હું રાજન્! તમે પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાયુ કે આકાશ, એ પાંચ મહાભૂતામાંથી ખતેલા આ દેહ અને ઇન્દ્રિયોના સમૃદ્ધ રૂપ નથી. આ દેહને મારા કહેા છા પણ 'મારા' કહેનાર તા આત્મા છે, તમે નહિ. અનાદિકાળના અધ્યાસને લીધે અવિદ્યાર્થી આવૃત્ત છવ, દેહને . પાતાના માને છે. સામાન્ય ઉદાહરણથી આ વાત સહેજ સમજાય *તેવી* છે. આપણ આપણાથી જાદી વસ્તુઓને 'મારી' એમ કહીએ છીએ તેથી એ પુરવાર થાય છે કે, જેને તમે મારું કહેા છેા તે તમે પાેતે છે৷ નહિ. મારું ઘર, મારા ધાડા, મારાં સ્ત્રીછાકરાં એમ કહેવાય છે. તે કહેનારથી જુદાં છે. તેજ રીતે મારું મસ્તક, મારું પેટ, મારા હાથપગ અને છેલ્લે મારા છવા એમ જે દેહમાંથી બાલાય છે. તે અને બોલાવાતી વસ્તુઓ-અવયવા વગેરે જાદાં છે એમ સિદ્ધ થાય છે. એટલે હું રાજન ! તમે જેને તમારાં એમ કહીને સંબોધો છે। તે તમારાથી ભિન્ન છે અને તેજ દેહાધ્યાસને લીધે તમારા સ્થ્યુલમાં રહેલા માયાવૃત્ત જીવ આ મારૂં તારૂં એમ માને છે પણ તમે તે લુલી જઈ હુંજ જે ને તે, આણું વિશ્વ-હુંજ એક છું, એમ સમજો એટલે મુક્ત થશા.

बिह्इप आत्मा अविकारी सहासर्वहा ओक ने अकेल स्वरूपे

રહેનાર અને અજર અમર છે. જ્યારે દેહાદિક સમયે સમયે ખદલાતાં અને નાશ પામતાં રહે છે. દેહને બાલ્ય, યૌવન અને ઘડપણ વગેરે અવસ્થાઓ આવે છે, પરંતુ દેહ તે અવસ્થાઓને સમજી કે યાદ કરી શકતા નથી. એ તા પ્રત્યભિત્તા સ્મૃતિવાળા અને અનુભવ લેનાર, ભાકતા એવા જીવાતમાજ જાણી શકે છે. આ એ જોયેલા, સાંભળેલા કે અનુભવેલા પ્રસંગા આ ને સાંભરતા નથી, તેમ તેના અનુભવનાં પરિણામ પણ તેના સમજવામાં આવતાં નથી, એજ રીતે શરીર અને ઇન્દ્રિયોએ કરેલાં કાર્યો તેમને નહિ પરંતુ તેમની મારફતે જોનારને યાદ રહે છે. દૂરખીનથી એક વસ્તુ ખીજો માણસ જાએ, તેમ આતમા દેહાદિકદ્વારા વસ્તુઓ જુએ છે અને અનુભવે છે અને તેને તે પ્રત્યન્ભિત્તા સ્મૃતિ રહે છે. જેમ દૂરખીન જોવાનું સાધન છે તેમ દેહાદિક આતમાનાં સાધન છે, દ્રષ્ટા નહિ. કર્ત્તા તેને દેહના આશ્રય કરીને રહેલા ચાદરૂપ આતમા એકજ છે, તેજ કર્તા ભાકતા હાલાથી ખધું જાણે છે. આ જે ચિદ્રૂપ આતમા એકજ છે, તેજ કર્તા ભાકતા હાલાથી ખધું જાણે છે. આ જે ચિદ્રૂપ આતમા છે તે મુક્તિ મેળવવા ઈન્છનારે એાળખવા જોઇએ.

જ્યાં સુધી અધ્યાસનું અજ્ઞાન ગયું નથી ત્યાં સુધી આ સંસાર અને બંધના છે. આત્મજ્ઞાન થતાંવાંત પુરુષ તે બધાં બંધનથી મુક્ત થઈ સુખી થાય છે, એ દર્શાવવા કહે છે કે:—

### यदि देहं पृथक्कृत्य, चिति विश्राम्य तिष्टसि । अधुनैव सुरवी शान्तो बंधमुक्तो भविष्यसि ॥ ४ ॥

અર્થ. જો દેહને અલગ કરી સત્-ચિત્ પ્રક્ષમાં આ-શ્રય કરીને રહાતા હમણાં ને હમણાંજ તમે સુખી, શાંત અને બંધમુક્ત થઇ જાઓ. ૪

#### હને આત્માનું પૃથક્ત્વ.

**ઢીકા. હે** રાજન્! પંચતત્ત્વથી ખનેલા દેહથી આત્મા <mark>જ</mark>ીદો છે અને 'હું તે ચિદ્દરૂપ આત્માજ છું' એવું અંતઃકરણમાં દઢ કરી

**એસો તા હમણાંજ તમે તમને પાતાને સુખી. સર્વ સાંસારિક પંચાતી-**એાથી અલગ એટલે શાંત અને પ્રપંચન્નળથી મુક્ત, આત્મ સ્વરૂપને એાળખા. 'દેહથી આત્મા જુદા છે ત્યારે આત્માને દેહના ધર્મા ક્રમ લાગ્યા છે ? અને જ્યારે અનાદિ અધ્યાસથી તે લાગ્યા છે. તેા પછી તે કેમ છુટે ?' એવી શંકાનું સમાધાન કરતાં કહેવામાં આવે છે કે. પંચમહાભૂતના પિંડમાં રહેલાે જીવાતમા અંતઃકરણદ્વારા દેહના ધર્મીને આત્મામાં અને પોતાના ધર્માને અંતઃકરણમાં દાખલ કરે છે, એટલે અનાન એવી અવિદ્યાએ કરી, છવાત્મા દેહને પાતાના માને છે અને દેહ અહંભાવથી પાતેજ પાતાને કર્તા ભાકતા માને છે. આ અન્નાન વા અવિદ્યાના નાશ થયા વગર એ બે અલગ માની શકાતાં નથી. એજ મૂક્તિ સામે મોટી મુશ્કેલી છે. એ આત્મભાવ-દેહાધ્યાસના નાશ થવાને માટે આત્મન્નાનના સતત પરિચય રાખવાની અને સદ્દગુરુના બાેધની જરૂર છે. આ બે કેવી રીતે એકમેક થઇ ગયેલાં છે, તેના ઉદાહરણ માટે કહે છે કે, તપાવેલાે લાેહતાે ગાળા જેમ અમિના ધર્મવાળા થાય છે એટલે કે, સ્પર્શ કરતાં દઝાડે છે, બાળે છે તેમજ અગ્નિ જે સ્વરૂપાદિક ધર્માથી રહિત છે તે ગાળાના સ્વરૂપાનુસાર માટા, નાના, ગાળ ખેડાળ કહેવાય છે અને તેમના ધર્મો એક ખીજામાં પ્રતીત થાય છે તેમ, દેહ અને આત્મા પણ એક બીજાના ધર્મી એક બીજામાં સંમિશ્ર કરી એકરૂપતારૂપી અધ્યાસમાં 'મારૂં મારૂં' માની સંસારની માયામાં ખાથાં ખાધા કરે છે. શિવ-જીવના વિવેક કરવા અને તેમના પૃથકૃત્વથી એક ચિત્સ્વરૂપ શોધી તેમાં લીન થવું તેનું નામજ મુક્તિ અથવા માક્ષ છે. મુક્તિ કિંવા માક્ષ એ કંઇ એકાદી એવી વસ્તુ વિશેષ નથી, કે જે સહેજે પ્રાપ્ત થઇ જાય; એ તા શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માએ કહ્યું છે તેમ અનેક જન્માના અંતે તેમજ વેદાંતનું હરહમેશ પરિશીક્ષન રાખતાં રાખતાંજ પ્રાપ્ત થાય છે. ચિત જડની જે અનાદિ અધ્યાસ–અભ્યાસથી પડેલી જખ્ખર ગાંઠ છે તે છેાડવી એનું નામજ મુક્તિ છે. શ્રી શિવ

ગીતામાં કહ્યું છે તેમ મુક્તિના કાઇ ઠેકાએ વાસ નથી કે દેશાંતરમાં તે રહેલી નથી કે જેથી તે પુરુષને સહજ મળે ? જ્યારે સદ્દચુરુના ખાધથી અને આત્મન્નાનના સતત પરિશાલનથી જ અચેતનનું અલગપણું સમજ્ય છે ત્યારે અંતઃકરણમાં ચિત્રવરૂપની પ્રતાતિ થાય છે ને મુક્તિ મળે છે.

જનકરાય શંકા કરે છે કે, વર્ણાશ્રમાદિક ધર્મીમાં રહેલા પુરુષ અકર્તા અને અભાકતા કેમ થઇ શકે ? એ તા વેદવિહીત કર્મા છે. એ કર્મીના ત્યાગ કરે તા ખણી આપેલી માનવધર્મ પરંપરાને બાધ આવે નહિ ? આ શંકાનું નિરસન કરતાં કહે છે કેઃ—

# न त्वं विपादिको वर्णी, नाश्रमी नाक्षगोचरः। असंगोसि निराकारी, विश्वसाक्षी सुखी भव ॥ ५ ॥

અર્થ. તું વિપ્રાદિક વર્ણ ધર્મવાળા નથી, તું આશ્રમ ધર્મવાળા નથી અને અક્ષિગાચર એટલ મૂર્તરૂપ પણ નથી. તું તા અસગ, નિરાકાર અને વિશ્વસાક્ષી એવા પરમાત્મા છે, એમ માનીને સુખી થા. પ

ટીકા. શાસ્ત્રે ખતાવેલાં કર્મ તા કરવાં, પરંતુ તેમાં ' હું કત્તો, હું બોકતા હતું ' એવા અહંભાવ રાખવા નહિ. પ્રાણા અકર્મકૃત તા રહીજ શકતા નથી, પરંતુ જ્યાં સુધી છવશિવના બેદ ટળ નહિ અને ' હું કર્ત્તા બોકતા છું ' એવા ભાવ રહે, ત્યાં સુધી પરમાત્મામાં ચિત્ત એકાકાર થાય નહિ, માટે કર્માદિક કરવા છતાં પણ તેનાથી અસંગ રહેવાના અને આત્મતત્ત્વને દષ્ટિ સામે રાખવાના નિરંતર યતન કરતાં પાતાને વિપ્રાદિક વર્ણવાળા કે આશ્રમ ધર્મવાળા નહિ માનતાં વિશ્વ સાક્ષી માની તેમાં દઢતા ધારણ કરવી અને સુખી તથા શાંત થવું. અજ્ઞાનજન્ય ઉપાધિઓથી પુરુષ પોતાને કર્તા અને બોકતા માને છે, તારતવમાં તેમ નથી. ઘટમડાદિકમાંનું આકાશ ઘટમડાદિક બેદથી જાદા

જુદા ધર્મ અને આકારવાળું મનાય છે, પરંતુ સર્વત્ર વ્યાપી રહેલા મહાકાશમાં તેથી બેદાદિક જોવામાં આવતાં નથી, તેમજ અબર ભરેલો સર્વવ્યાપી આત્મા વર્ણાદિકમાં રહેલા હાવા હતાં નિર્વિકાર, અકર્તા, તે અનાકતા છે એમ માની સુખી થવું. સુખદુઃખાદિક ધર્મા જ્યાં બેદ છે ત્યાં રહેલા છે, અબેદમાં નથી, અર્થાત્ આત્માનિર્કેપ—અ સંગ છે અને હે રાજન! આપ અસંગ આત્મા રૂપ છા એવી અંતઃ કરણમાં દડતા લાવા અને વિશ્વસાક્ષી બના એટલે વર્ણાશ્રમાદિક ધર્માની ઉપાધિ અંતઃ કરણમાંથી એની મેળજ દૂર થશે અને પ્રદમભાવ ઉપજશે.

વેદ અને ધર્મશાસ્ત્રાએ વિહીત ગણેલા-અરે કર્તવ્ય ઠરાવેલા ધર્મો ન પળાય તા લાેકાચારથા ખાટું દેખાય અને તેમાંથી મનમાં દુઃખના લાગણી પ્રગંટે, એવી શંકાના સમાધાનમાં અષ્ટાવક્રજી કહે છે કે-એ ધર્મા આત્માના નથી, એ તાે મનના-અંતઃકરણના ધર્મા છે, જાુઓ-

# धर्माधर्मा सुखं दुःखं मानसानि न ते विभो !। न कर्तासि न भोक्तासि, सुक्त एवासि सर्वदा ॥ ६ ॥

અર્થ. હે વિલાે! ધર્મ અધર્મે, સુખ ને દુઃખ એ મનના ધર્મો છે તમારા નહિ, તમે તાે કર્તાએ નથી અને લાે-ક્તાએ નથી. તમે તાે સર્વદા મુક્તજ છાે. ૬

ટીકા. હે વિબો! એ સંખોધનથી અષ્ટાવક જ દેહાલિમાની જનકને નહિ પરંતુ જનકાધિષ્ટ સર્વવ્યાપક પરધ્યક્ષને સંખોધી કહે છે કે-ધર્મા- ધર્મ અને સુખદુ:ખ એ, હે વિબો! હે સર્વવ્યાપક! તારા ધર્મ નથી પરંતુ પંચતત્ત્વના બનેલા દેહને આશ્રયે રહેલા મનના ધર્મો છે. તું તો દેહમાં રહેલો હોવા છતાં પણ કર્તાએ નથી ને બોકતાએ નથી. તું તો સદાસર્વદા મુક્તજ છે.

' તું કર્તા ભાકતા નહિ પણ અસંગ પરમાત્મા છે ' એવી જનકને ખાતરી કરાવવાને વળી કહે છે કેઃ—

#### एको द्रष्टासि सर्वस्य, ग्रुक्तमायासि सर्वदा । अवमेव हि ते बंघो, द्रष्टारं पश्यसीतरम् ॥ ७ ॥

અર્થે. એકલાે તુંજ સર્વનાે દ્રષ્ટા છે, તું સર્વદા મુક્તત્રાય-અત્યાંત મુક્ત છે, પરંતુ ખીજાને દ્રષ્ટા જુએ છે– માને છે એજ તારૂં આ બંધન છે. ૭

ટોકા. તમે-એટલે પ્રક્ષ ત્રિકાલાખાધ હોઈ મુક્ત સ્વરૂપ અને સદાકાળ અખિલ વિશ્વના દ્રષ્ટા છેં છતાં જ્યારે માયાના આવરણ અને અજ્ઞાનને લીધે તમે-પુરુષ રૂપ દેહાભિમાની થઇ બીજાને દ્રષ્ટા માના છો, ત્યારે તમને સંસારના બંધો બાંધી લે છે અને કર્મની પરંપરામાં ઘસડાવ છો. જ્યાં લગી જ્ઞાનના ઉદય થતા નથી ત્યાં લગી સારા સંસાર પુરુષને કર્મ ક∷ાનારા અને તેના કળને ભાગવાવનાંગ લાગે છે. હુંપણાના અહંકારના પટ એવા છે કે થાંકું જ્ઞાન તેને ભેદીને આરપાર જતું નથી અને પ્રાણી તેની અંધારીમાં ભટકયા કરે છે. એ અહંમાન કેવું છે તે બતાવતાં કહે છે કે:—

#### अहं कर्तेत्यहंमानमहाकृष्णाहिदंशितः । नाहं कर्तति विश्वासामृतं पीत्वा सुखी भव ॥ ८ ॥

અર્થ. અહંમાન રૂપી મહા કાળા નાગથી ડસાયેલા પુરુષ 'હું કર્તા છું 'એમમાને છે, પરંતુ તમારે તાે 'હું કર્તા નથી ' એવા વિશ્વાસ રૂપી અમૃતનું પાન કરીને સુખી થવું.૮ મિથ્થા અહંભાવ.

**ડોકા.** હું કર્મનાે કર્ત્તા છું અને તેના ફળનાે ભાેકતા પણ હું પાેતેજ <mark>છું,</mark> એવા અજ્ઞાન રૂપી કાળા નાગથી ડસાયેલાે સંસાર–જીવમાત્ર હુંપણાના અભિમાનમાં સંસારની ઘટમાળમાં કર્યા કરે છે અને હે જનક! તમે પણ એ નાગના ડંશથી ભ્રમિત હોંઇ પાતાને કર્માદિકના યત્ત્રયાગ વગેરેના કર્ત્તા માની કર્ત્તા અને ભાકતા સંબંધી અહંભાવમાં ભમા છો, એના ત્યાગ કરી ' હું કર્ત્તા નથી નથીજ. ' એવા અંતઃકરણમાં પાંકા વિશ્વાસ કસાવશા તાજ તમે સુખી થશા. સુખ અને આનંદ પરપ્યદ્મપરાયણનામાં રહેલાં છે. આ સંસારમાંનાં સુખદુ:ખ બધાં વિપત્તિઓથી ભરેલાં છે. સાકર સાથે મેળવેલા મહા ભયંકર વિષ જેવાં છે, છતાં અત્રાની માણસા, મૃગા જેમ મૃગજળ પાછળ દાેડ કર્યાકરે, તેમ સંસારમાં સુખ શાધતા ચારાસીના ફેરામાં ભટકયા કરે છે.

#### एको विश्रुद्धबुद्धोहं, इति निश्चयविद्यना । पज्वाल्याज्ञानगहनं, वीतशोकः सुखो भव ॥ ९ ॥

અર્થ. હુંજ એક વિશુદ્ધ ખુદ્ધ-જાલકાર-દ્રષ્ટા છું, એવા નિશ્ચય રૂપી અગ્નિએ કર્યને ગહન એવા અજ્ઞાનને બાળી નાંખી શાકરદિત થઇ સુખી થાએ. ૯

ટીકા. હું, હું તે હુંજ સર્વત્ર છું, મારાથી જીદી કાઇ વસ્તુ છે જ નહિ, અને હું જ સર્વના દ્રષ્ટા અને જાણનાર છું એવા ખચીત વિશ્વાસ અને નિશ્વય રૂપી વહિનએ અન્નાનના પટને બાળીનાંખી પરમ સુખી થાએાઃ અર્થાત્ ધ્વહ્મસ્વરૂપ બનીજાએા. જગત અન્નાનજન્ય છે અને સ્વયંજયાતિ ન્નાન સત્ય છે એમાં સ્વજાતીય, વિજાતીય કે સ્વગતાદિ એક ભેદ નથી.

સજાતીય વિજાતીય ભેદની સમજ આપતાં કહે છે કે-એકજ નામે બાલાતા સમૃહની અંદરના જે ભેદ તે સજાતીય ભેદ. જેમકે-પિંપળા અને આંબા, બેઉ વૃક્ષ તરીક એક છે છતાં જાતિએ જુદા છે એટલે તે સજાતીય ભેદ કહેવાય. વિજાતીય ભેદ એટલે આખા વર્ગજ ભિન્ન હોય તે. જેમકે ઘટ અને પટ. ઘડા તે પટ નથી અને પટ ते धड़े। नथी. तेमने। वर्गे लुहे। छे माटे विकातीय लेह. स्वगत क्षेट्से ओं इंसेवर—स्थूसमांना अवयवाहिं लेह ते. केमें इंसिरना स्वगत लेह ते હस्त, पाह वगेरे, अने वृक्षना स्वगत लेह ते तेनां डाળां, पांणडां अने इल्राइस वगेरे. आ त्रखें कातना लेह आत्मामां नथी. आत्मा ते। अविच्छिनन ओं इस अं इ स्वइपक छे अने क्यातमांनी वस्तुओं। अने पुरुषाहिं के अंढं लावनां पुतणां छे ते छपर क्रखांवेसा त्रखें लेहवाणां छे. तेथी नाम इपात्मं वस्तु ते ध्रक्ष नथी, ओम क्रखों. छीपमां केम यांदी अने होरीमां केम सापना लास मिथ्या छे, तेम ध्रक्षमां क्यातना लास मिथ्या, मिथ्या ने मिथ्याक छे. अक्षवाणु धतां केम होरीमांना सापना अने अनुस्व—प्रत्यक्षी इरख थतां छीपमांना यांदीना लास नाश पामे छे, तेम ध्रक्षज्ञान थतांक क्यातनुं मिथ्यात्व समक्या ध्रक्षस्वइपता प्राप्त थाय छे.

વળી બ્રહ્મ વ્યાપક હોઈ પરિચ્છેદ રહિત છે. દેશ, કાળ અને વસ્તુમાં પણ તે વહેંચાતા નથી, પરંતુ સર્વત્ર પરિપૂર્ણ—અખંડ એક રસ છે. જે વસ્તુ એક દેશમાં હાય અને બીજા દેશમાં ન હાય, તે દેશ પરિચ્છેદવાળી કહેવાય. બ્રહ્મ—આત્મા એવા નથી. એ તા બધેજ ભરપુર ભરેલા છે. એક ઠેકાણું હાય અને બીજે ઠેકાણું ન હાય એમ નથી. જે વસ્તુ એક વખતે હાય અને બીજે વખત ન હાય તે કાળપરિચ્છેદવાળા કહેવાય. આત્મા એવા નથી. એ તા આદિઅનાદિ સર્વ કાળે છે છે ને છેજ, એટલે તે કાળપરિચ્છેદવાળા પણ નથી. જે વસ્તુ બીજી વસ્તુમાં ન ભળે ન સમાય તે વસ્તુપરિચ્છેદ કહેવાય. જેમકે ઘડાના અંતર્ભાવ પટમાં થાય નહિ અને પટના અંતર્ભાવ ઘટમાં થાય નહિ. જે વસ્તુઓ એક બીજાથી જીદીજ રહે ને મળે કિંવા મિશ્ર થાય નહિ તેનું નામ વસ્તુપરિચ્છેદ. આ વસ્તુ પરિચ્છેદ પણ બ્રહ્મ કહેતાં આત્મામાં નથી, કારણ કે, તે તા સર્વત્ર ભળી ગયેલા— બધેજ રહેલા છે.

સન્નતૌય વિન્નતીય અને સ્વગત એંદ તથા દેશ, કાળ અને વસ્તુંપરિચ્છેદથી રહિત એ પ્રહ્મસ્વરૂપ છે તે હે જનક! શું છે. શું નામ ર્યાત્મક સ્યૂલ સ્વરૂપ જનક નથી, પણ પારમાર્થિક સત્તાવાળું એ પ્રદાત તે તું છે એવા નિશ્વય કરીને સુખી થા. વળી હે જનક!

## यत्र विश्वमिदं भाति, काल्पतं रज्जुसर्पवत् । आनंदः परमानंदः, स वोधस्त्वं सुखं चर ॥ १० ॥

અથ. આ વિશ્વ રજજી ( દારડી ) માં સપ<sup>ર</sup>ની માફક કલ્પિત માત્ર ભાસ છે, અને સત્ય તા માત્ર એક આનંદ-પરમાનંદ પ્રદ્યા સ્વરૂપ છે, એમ જાણીને સુખર્થી વિચર. ૧૦ જગતનું મિધ્યાત્વ.

ટીકા. આહું અંધારૂં હોય તેમાં અજ્ઞાનને લીધે જેમ દારડીને સાપ ધારી માણસ નાસે છે−ડરે છે તેમ અજ્ઞાની જના અજ્ઞાન અને આસપાસનાં સહકારી કારણાને લીધે બ્રમથી પ્યક્ષમાં જગતને જોઇ તેમાં ભૂલા પડે છે. ખરૂં જોતાં તા જેમ દારડીમાં સાપ નથી, તેમ પ્યક્ષમાં જગત નથી. માત્ર અજ્ઞાનજનિત બ્રમજ છે. જેમ અજવાળું થતાં દારડીમાંના કલ્પિત સર્પ અને તજ્જન્ય ભય સા મિથ્યા જણાય છે તેમ જ્યારે સદ્દ્રગુરુના બાધથી જ્ઞાનના હદયમાં ઉદય થાય છે ત્યારે જિજ્ઞાસ મુમુક્ષુને જગત નહિ પરંતુ પ્યક્ષની પ્રતીતિ થાય છે. આ મિથ્યા જગતનાં બંધનારૂપી ભય ટળી જઇ આનંદ વ્યાપે છે, અને આનંદ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત થાય છે, વળી હે જનક! સ્વપ્તમાં જેમ ભયંકર વન, તેમાંનાં ફૂર વ્યાઘાદિક પ્રાણીઓ અને બીજી ભયંકરતા-એાથી માણસ ડરી જાય છે; માજમઝાની વસ્તુઓનાં દર્શનથી આનંદમાં મહાલી રહે છે અને આપ્તજનના મૃત્યુથી રાઇ ઉઠે છે અને તે બધું તેને પ્રસ્થવત્ અનુભવાતું લાગે છે તેમ છતાં જ્યારે નિદ્રા ઉડી જાય

છે ત્યારે તેમાંનું કંઈ વિદ્યમાન જણાતું નથી અને સ્વપ્તમાં લાગેલા લય, ત્રાસ અને આનંદ બધું મિથ્યા ભ્રમણારૂપ સમજ્ય છે તેમ જ્યારે. આત્મજ્ઞાનથી માણસ માયાકૃત અજ્ઞાનની નિદ્રામાંથી જાગૃત થાય છે ત્યારે તેને જગત અને તેમાંની બધી પ્રવૃત્તિઓ–જંજાળા મિથ્યા પ્રતીત થાય છે અને એકલું આનંદ સ્વરૂપ પ્રદ્ભજ ભાસમાન થઈ રહે છે. અજ્ઞાન–અવિદ્યામાંથી આ ભાસમાન સંપૂર્ણ જગત ઉત્પન્ન થયેલું છે પરંતુ હે જનકરાય! જ્યારે તમે પાતે પાતાને પ્રદ્ભા સ્વરૂપ સમજશા ત્યારે તમારી દિષ્ટ આગળથી આ જગત નાશ પામશે અને તેનું મિથ્યાત્વ તમાને જરૂર પ્રતીત થશે.

જનક—હે ઋષિરાય! ધ્યક્ષત્તાનીઓને જગત મિશ્યા લાગવા છતાં અને તેમને જગતના નાશ—અભાવ જણાયા છતાં પણ, જગત તા જેમનું તેમ ચાલુજ રહે છે, તે કમ ? અષ્ટાવક્ એક કહ્યું કે—હે રાજન! જેમ મૃગનું એક માેડું ટાળું ઝાંઝવાનું જળ પીવાને દાેડે છે, જેમ જેમ તેઓ આગળ વધતાં જાય છે તેમ તેમ મૃગજળ દૂર ને દૂર દેખાનું જય છે. એ ટાળામાંના જે મૃગને તેનું મિશ્યાત્વ સમજ્યય તે એકાદ માટા વૃક્ષને આશ્રયે બેસી જળના માહ છાડી દે છે; પરંતુ ઝાંઝવાંમાં આશા બંધાયેલી ચાલુ હાય તે તા ઝાંઝવાંને જળ જળ ને જળ માની ધાવન કર્યાજ કરે છે, તેમ જેમને આત્મન્નાન થાય છે તેમને માટે જગતના નાશ—અભાવ કહેવાય, પરંતુ જેમને ન્નાન નથી તેમને માટે તો ખાંડું—મિશ્યા હાવા છતાં પણ ઝાંઝવાનું જળ—જળરૂપ ભારયાજ કરે, તેમ અન્નાનીને તા જગત નથી તેમ છતાં તે હોવા રૂપ લાગ્યાજ કરે છે. બ્રમથી જગત જણાનું હોવા છતાં પણ સંસારી જનાને તેનું અસ્તિત્વ લાગ્યાજ કરે છે, તેઓ પેલાં બ્રમિત મૃગોની માફક તેની પાછળ દાડ અને કષ્ટ વેઠયાંજ કરે છે.

અજ્ઞાનમાંથી જગતની ઉત્પત્તિ છે અને અજ્ઞાન સર્વત્ર એક છે તા પછી અજ્ઞાનના નાશ સાથે જગતના નાશ ક્રેમ ન થાય? આ શંકાના સમાધાનમાં અષ્ટાવકુ છ બીજા ઉદાહર પુથી કહે છે કે—અન્નાન એક નથી, પરંતુ પરિચ્છિન્ન છે. જેમ ઘટમદેને લીધે એકનું એક આકાશ ઘટાકાશ ને મદાકાશ બેદથી બેદવાળું ભાસે છે તેમ અંતઃ કરપુના બેદથી અન્નાન પણ પરિચ્છિન્ન થઇ બેદને પામે છે. એ પરિચ્છિન્ન અન્નાન ઘટાકાશ નાશ પામતાં સર્વત્ર વ્યાપી રહેલું આકાશ નાશ પામતું નથી, તેમ પેલું અન્નાન પણ નાશ પામતું નથી. પાંચ દસ માણસા નિશ્ન પામતાં દરેકને સ્વપ્ત લાવે છે અને દરેક જીદા જીદા ભાવવાળાં સ્વપ્ત બેઇ તથા અનુભવી રહેલા હાય છે. આમાંના એકાદ જણ જાગૃત થતાં તેના સ્વપ્તાવલાકના નાશ થાય છે, કંઇ સર્વજનનાં સ્વપ્તના વાશ થતાં તેના સ્વપ્તાવલાકના નાશ થાય છે, કંઇ સર્વજનનાં સ્વપ્તના અને અન્નાનીઓનું જગત તેમની સામે ચાલુ ને ચાલુજ રહ્યા કરે છે. અન્નાનીઓનું જગત તેમની સામે ચાલુ ને ચાલુજ રહ્યા કરે છે. અન્નાનીઓને દેખાતા માત્ર મિશ્યા જગતને જે તેમા જગત માના નહિ તા પરલક્ષમાં ચિત્ત લગાડી પરમાનંદમાં રમા.

જેવી મતિ તેવી ગતિ, એ લાેકાક્તિનું સત્ય ખતાવતાં કહે છે કે:–

#### मुक्ताभिमानी मुक्तो हि, बद्धो बद्धाभिमान्यपि। किंवदंतीह सत्येयं, या मतिः सा गतिभवेत्॥ ११॥

અર્થ. મુક્તિના અભિમાની મુક્ત અને બ**હ**ના અભિ-માની બહ્ર રહે છે; લેકિની કહેતી ખરીજ છે કૈ–જેવી મતિ તેવી ગતિ થાય. ૧૧

ટીકા. હું ધ્યાહ્મણ છું, હું ક્ષત્રિય છું વગેરે સંબંધી જેને જેવું અભિમાન-અહંભાવ હોય તેવાં તેવાં કાર્યો તે કરે છે અને તેનાં ફળ ભોગવતા સંસારચક્રમાં ભટકયા કરે છે. તેમજ અને જેને ધ્યાદ્મણ, ક્ષત્રિય, શદ્રાદિક હાેવાનું અભિમાન હાેવું નથી, પણ 'હું નિરાકાર ને નિર્વિકલ્પ છું' એવી સમજણ છે તે મુક્ત છે, અર્થાત્ પુરુષને જેવી મતિ હાેય તેવા તેવા તેવા તેની ગતિ થાય છે. ગીતાજીમાં પણ કહ્યું છે

કે મન છે એજ બંધમાલનું કારેલું છે; માટે મનને 'જગત મિચ્યા છે અને ભ્રદ્ધ સત્ય છે,' એવી પ્રતીતિ સદ્દગુરુના આશ્રય લઇ કરાવવી કે જેથી મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય.

વાસ્તવમાં તા બંધમાેક્ષ જેવું કંઈ છેજ નહિ. સર્વત્ર પ્રક્ષ છે. માયાન્વિત પુરુષના ભ્રમ તેજ સંસાર–જગત છે બીજીં કંઇજ નથી, તે જણાવતાં કહે છે કેઃ—

#### आत्मा साझी विश्वः पूर्ण, एको ग्रुक्तश्चिदक्रियः । असंगो निःस्पृहः शान्तो, भ्रमात्संसारवानिव ॥ १२ ॥

અર્થ. આતમા સાક્ષી, વિલુ (વ્યાપક) પૂર્ણ, એક, મુક્ત, ચિત્ (ચૈત-યરૂપ) અક્રિય (ક્રિયારહિત) અસંગ, નિઃસ્પૃહ, અને શાંત છે, પર'તુ લ્રમથી સંસારી જેવા ભાસે છે.

ટીકા. હે જનક! આત્મા તા પ્રપંચના સાક્ષી-જોનારા છે. એને અસંગને જગત સાથે કંઇ પણ સંબંધ નથી. આકાશ જેમ સારાં ખાટાં, શુદ્ધાશુદ્ધ સર્વ પાત્ર અને સ્થળમાં વ્યાપીને રહેલું છે, તેમ આત્મા પણ સર્વ ઠેકાણે હોવા છતાં કશાથી લપાતા નથી, માટે અસંગ કહેવાય છે. વિભુના પણ એજ વ્યાપક એવા અર્થ છે. એ પૂર્ણ છે એમાં અપૂર્ણતા કે વધારા છેજ નદિ. અનેક જીવજંત વગેરમાં વ્યાપીને રહેલા હોવા છતાં પણ તે એકજ છે, મુકત છે અને અક્રિય-ક્રિયારહિત છે. એ કંઇ ક્રિયા કરતા નથી, એ તા ભ્રમમાં પહેલા જીવસમૃદ એને કત્તા કહે છે. એને કાઈ પ્રિય અપ્રિય પણ નથી. તેમ એ કાઇનું સારું ખાટું કરતા નથી એટલે અક્રિય છે. માયાથી જીવાતમાં એને સક્રિય માને છે અને ભ્રમથી જીવાતમાં પછી પાતાને પણ સંસારી-પ્રપંચપાત્ર ખનાવે છે. પરાયદાને તા કંઇ નથી.

જીવાતમાને અવિદ્યાએ કરીતે લાગેલા મારાપણાના બ્રમ ક્રમ

જાય ! એવી શંકાના સમાધન માટે કહે છે કે " હું આ સંસારમાંના છવ નથી " એવું વારંવાર મનન, નિદિષ્યાસન અને સદ્યુરુ પાસે-થી અહંભાવ નિવર્તક શ્રવણ કર્યા કરવાથી અહંભાવના અને તેની સાથે પ્રવૃત્તિના નાશ થાય છે. અષ્ટાવક્ષ્છ કહે છે કે—ઉદ્દાલક (એમના દાદાએ) ધતેકતુ (એમના મામા) ને तस्बमासिના એકવાર નહિ પરંતુ નવ વાર ઉપદેશ કર્યો હતા, અને એવા વારંવાર થતા ઉપદેશ સાથે ચાલુ મનન અને નિદિષ્યાસન રાખતાં ધતેકતુને આત્મન્નાનો બાધ થયા હતા. અધ્યાસની છાપ ઝટ જાય તેવી નથી, માટેજ હે રાજન્! હું પણ તમને વારંવાર આત્મન્નાનો બાધ આપું છું.

#### क्टस्थं बोधमद्वैतमात्मानं परिभावय ।

आभासोहं भ्रमं मुक्त्वा भावं बाह्यमथान्तरम् ॥ १३ ॥ અર્થ. હું આભાસ માત્ર છું અને બાહ્ય તથા અંત-

અવ. હું આંબાસ માત્ર છું અને બાદ્ય તથા અ ત-રના ભાવ મિથ્યા-ખાટા છે, એમ વિચારી-માનીને કૂટસ્થ, બાધરૂપ અદ્ભેત આત્મા સંબ'ધીજ આપ વિચાર કર્યા કરા. ૧૩

ટીકા. આ હું જે શરીરરૂપ છું તે માત્ર ખાટે આભાસ-ભ્રમ છે અને અંતઃકરણમાંના તેમજ બહારના જે ભાવ છે તે પણ બધા મિથ્યા છે, એમ વારંવાર વિચાર કરી કૂટસ્થ, અદ્દૈત આત્મામાં એક-તાર થા–એટલે અહંભાવ તરત ગળી જશે. આ હું અને આ મારું એવા અહંકાર જ્યાં સુધી ટળે નહિ, ત્યાં સુધી નિરંતર શ્રવણ, મનન અને નિદિધ્યાસન કર્યાજ કરવું.

જનક રાજ્યએ વારંવાર આત્મત્તાનાેપદેશની ઇચ્છા બતાવ્યાથી અષ્ટાવક્રજી બાલ્યા કેઃ–

देहाभिमानपाशेन चिरं बदोसि पुत्रक । बोधोहं ज्ञानखड्गेन, तिलष्कृत्य सुखी भव ॥ १४ ॥ अर्थ. डे पुत्रक ! तुं धष्टा क्षणथी डेढािश्सान पा- શથી ભ'ધાયેલા છે, પણ હવે તે પાશને જ્ઞાન રૂપી ખડ્ગ-તરવારથી કાપી નાંખી 'હુ' બાધ પામ્યા છું 'એવા નિશ્ચય કરીને સુખી થા. ૧૪

ટીકા. 'આ સ્થૂલ શરીર છે તે હું છું' એવા અભિમાનર્પ પાશથી ચિરકાળથી તું પોતાને બંધાયેલા માને છે, પરંતુ હવે આત્મ જ્ઞાનર્પી તરવાસ્થી તે બંધને છેદી 'હું બાધર્પ છું' એમ જાણુ અં સુખી થા. માયામાં લેવાયેલા જવાત્મા સ્થૂલ દેહમાં મારાપણું માને તેને લગતા ધર્મા પાળવા જતાં સંસારનાં વિવિધ બંધનામાં બંધા! જાય છે; અને હે રાજન! તમે પણ અનાદિકાળના દેહાભિમાનથ બંધાયેલા છા, એટલે વારંવાર તમને પણ દેહ એજ હું—આત્મા છું એવા ભ્રમ થયા કરે છે. પરંતુ આત્મજ્ઞાનવડે હવે તા તમારે રૂં બંધને છેદી હું દેહના અભિમાની નથી એટલે કે, દેહ તે હું આત્મનહિ, એવા દઢ નિશ્વય કરી વારંવાર અંતઃકરણને તેમાંથી ખેંચ લેવું અને 'હુંજ આત્મા છું અને મારે ને દેહને તેમજ દેહના ધર્મીં કંઇ સંબંધ નથી' એમ વિચારી સુખી થવું.

ચિત્તવૃત્તિના રાધન માટે યાગશાસ્ત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે સમાધિથ આત્માના નિશ્વય કરીએ તાે કેમ ? એવા અબુબાલ પ્રશ્નના ઉત્તરમ કહે છે કે:–

निःसंगो निष्कियोसि त्वं स्वपकाको निरंजनः। अयमेव हि ते बंधः समाधिमनुतिष्ठसि ॥ १५॥

અર્થ. તું નિઃસંગ, નિષ્ક્રિય, સ્વપ્રકાશ અને નિરંજન્ છે, છતાં સમાધિને લીધે તારા આ અધ છે. ૧૫

ટીકા. હે જનક! સમાધિ વચેરેથી ચિત્તવૃત્તિનું રાધન તેમ બ ઇશ્વર પ્રતીતિ થાય છેં, વગેરે જે વિચારા તારા મનમાં ઘૂમે છે તે બ તારા બધનનું કારણ છેં, માટે યોગાર્દિકની પ્રક્રિયાઓ વગેરેને છે⊪ અંતઃકરણથી એમ માનવાના-ચિત્તમાં એમ કસાવવાના ાવચાર કર કે સમાધિથી જેને પામવાના-પ્રાપ્ત કરવાના હેતુ છે તે હું પાતેજ નિઃસંગ, નિષ્ક્રિય, સ્વપ્રકાશ, અને નિરંજન એવા પરમાત્મા-પ્રક્ષસ્વ- રૂપ છું, એટલે તું તારી મેળેજ પાતાને એાળખ અને અવિદ્યાજનિત જે ભ્રમ છે તેના સાગ કર.

દર્શનશાસ્ત્રોમાંના યાગશાસ્ત્રમાંની પ્રક્રિયામાં જે સમાધિ વગેરે છે તે સર્વ પ્રક્રાન આગળ નકામાં છે. જ્ઞાનના વારંવાર વિચાર કરવા અને તેવડે જીવાત્માને બાધ્યા કરવા કે 'તું જે માને છે તે તું નથી ' પરંતુ તું પરમ વ્યક્ષસ્વરૂપ છે અને શરીરાદિક ઉપાધિઓ તને (વ્યક્ષને) ળંધન કરનારી નથી. તને દષ્ટિગાચર થતું આ જગત બધું માયામય છે, સ્વપ્રના સંસાર જેવું મિથ્યા છે, એમાંથી છૂટવાના એકજ માર્ગ . વેદાંતનું મહાવાક્ય **તરવમસિ** છે અને બીજાું બધું તે જન્મમરણની ઘટમાળમાં ધુમાવનારું છે. **તત્** એટલે ઇશ્વર–પરમાત્મા અને **ત્વં** તું ને असि છે, અર્થાત્ જીવાત્માને પરમાત્મા-ચેતનસ્વરૂપ. આ મહાવાક્ય અભેદદર્શક છે, અને તેના વાચ્યાર્થ જહત્-અજહત્ લક્ષણા એટલે ભાગસાગલક્ષણાએ કરેલા છે. શબ્દશક્તિ પ્રમાણે પદના-શબ્દના અર્થ કરાય છે. એમાં શક્તિવૃત્તિ શબ્દના મુખ્ય અર્થ લેવાય છે. જેમકે घटमानय. બીજ જહત્ લક્ષણાવૃત્તિ એમાં સંબંધી અર્થ લેવાય છે, જેમક गंगायां घोष: અને ત્રીજી જહત-અજહત લક્ષણા, જેમક तर्वमित. આમાં એક ભાગ પહેલાના ને એક ભાગ ખીજાના લખ વાચ્યાર્થ ધટાવાય છે.

त्वया व्याप्तमिदं विश्वं त्विय भोतं यथार्थतः ।
शृद्धंद्वंद्वरूपंस्तवं मागमः सुद्रिचित्ततम् ॥ १६ ॥
अर्थः आ विश्व तारा वडे व्याप्त छे, तारामा पर्शेवायेद्वं छे अने तु तो परमार्थंथी शुद्ध लुद्धे रू प छे, भाटे सुद्देशित्तपंद्वाने पाम नहिः १६ 2ીકા. જનકના આત્માને સંખાધીને કહેતા હોય તેમ કહે છે કે, હે આત્મન્! તારા ચેતનવડે આપ્યું વિશ્વ ચેતનવાળું છે. તું રૂપી સત્ત્રમાં મણકાઓની માકક તે પરાવાયેલું છે અને તું પોતે તા શુદ્ધ અને ખુદ્ધ સ્વરૂપ છે તા પછી સંસારી ભ્રમમાં પડી 'આ મારું' એવી ક્ષુદ્રચિત્તતા શા માટે કરે છે ' તેને ક્ષુદ્રચિત્તતા—પ્રાકૃતતા ઘટતી નથી. તારા સંકલ્પ માત્રથી જેની ઉત્પત્તિ છે તેમાં તું પોતેજ ભૂલા પડે, એ તને ઘટિત નથી. હે જનક! તમે પણ આ સંસારને મિથ્યા માની પોતાના આત્મામાં લીન થાઓ. જગત તા માયાકૃત છે અને તમે તો શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ છેા માટે એ સ્વરૂપને ઓળખા, એનું ચિંત્વન કરા ને શાંત થાઓ.

# निरपेक्षो निर्विकारो निर्भरः शीतलाशयः। अगाधबुद्धिरश्चन्धो भव चिन्मात्रवासनः॥ १७॥

અર્થ. તું અપેક્ષા રહિત, વિકાર રહિત, નિર્ભર, ચિદ્ધન સ્વરૂપ અને શાંત શિતલ હુદયના છે; તું અગાધ યુદ્ધિવાળા અને ક્ષાભ પામે એવા નથા, માટે ચૈતન્ય ઉપર નિષ્ઠાવાળા થા. ૧૭

#### ધર્માધર્મ આત્માના નથી.

ટીકા. હે જનક! આત્મા અપેક્ષા રહિત છે. તેને કશા વિકાર થતા નથી, અર્થાત્ એને ક્ષુધા, તૃષા, શાક, માહ, જન્મ અને મરણ નથી. આ છ ધર્મોમાં ક્ષુધા ને તૃષા પ્રાણના ધર્મ છે; શાક અને માહ મનના ધર્મ છે અને જન્મ તથા મરણ દેહના ધર્મ છે. આત્માના ધર્મો તે નથી. આત્મા તો ઉત્પન્ન થતા નથી, ઘસાતા કે ક્ષીણ થતા નથી અને નાશ પણ પામતા નથી. આત્મા છે તે તા આ બધા ધર્મોના સાક્ષી છે—દ્રષ્ટા છે. આત્માને એ ધર્મોની અસર નથી. જેને એવી અસર થાય છે તે નાશવાન વસ્તુ—વ્યક્તિ જાણ્યી. આત્મા અવિ-

નાશી, અખંડધન સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ છે. હે જનક! આમ હોવાથી આ-તમાને કશી અપેક્ષા નથી, તેને કાઇ વિકાર નથી, તે અભર ભરેલા છે, તે સદા શાંત સ્વરૂપ છે, શુદ્ધિના અગાધ સાગર છે તેમ છતાં શુદ્ધિ જેમ ક્ષાેભ પામે છે તેમ આત્મા ક્ષાેભ પામતા નથી, તેથી તમે પાતે પણ આ શરીર રૂપ નહિ પણ આત્મારૂપ એક ચિદ્ધન સ્વરૂપ છા, એમ જાણીને પ્રપંચના ધર્માની વાસના છાડી ચિન્માત્ર વાસનાવાળા બના.

#### साकारमनृतं विद्धि निराकारं तु निश्चलं । एतत्तत्त्वोपदेशेन न पुनर्भव संभवः ॥ १८ ॥

અર્થ. સાકાર (વસ્તુ) ને નનૃત જાબ અને નિરાકારને નિશ્વલ જાણ, આ પ્રદ્યાસાનના તત્ત્વાપદેશથી કરીને જન્મ થતા નથી. ૧૮

2ીકા. જે જે સાકાર છં તે તે નાશવાન છે અને દુ:ખ તથા બંધનના કારણરૂપ છે. શરીર સાકાર હેાવાથી નાશવાન અને બંધન કરતા છે. વળી એના અંગે રહેલા ધર્મો બંધને વધારે અને વધારે દઢ કરનારા છે માટે એ બધા વિષયાને તજવા અને શરીરને પણ મિથ્યા માનવું, કારણ કે ગમે તેટલી સંભાળ લેવા છતાં પણ આખરે એ પડી જાય છે. અષ્ટાવક્રજીએ આરંભમાં વિષયાને આત્મ-જિજ્ઞાસ માટે વિષ જેવા કહી તેના ત્યાગ કરવાના ઉપદેશ એટલા માટેજ કર્યો છે. સંસારની માયાના વિચારમાં ઘૂમતી બાબતા પણ મનને સ્થિર થવા દેતી નથી, હૃદયનું મંથન કરે છે અને તેમાંથી અનેક જાતના ક્લેશ ઉત્પન્ન થઇ પ્રાણીને પારાવાર સંતાપમાં નાંખી દે છે—અરે સંતાપ કરાવે છે એટલુંજ નહિ, પરંતુ વિષની માક્ક તે પ્રાણુ પણ લે છે, માટે માયાના બ્રમણમાં નહિ ભમતાં પુરુષે પાતાના પરમ શ્રેયને માટે પાતામાં રહેલા ચૈત-યધન આત્માને એાળખવાની અને તેનાજ સાક્ષાતકાર થાય એવી રીતે વર્તવાના હંમેશ યત્ન કરવા.

જનક રાજાને ઘણા જણે બાધ કર્યા હતા તેમ છતાં તે વાર વાર ઉપદેશ સાંભળતા તે એટલાજ માટે કે બ્રમિત મન તેમાં એકતાર થાય.

यथैवादर्शमध्यस्थे रूपेन्तः परितस्तु सः । तथेवास्मिक्छरीरेन्तः परितः परमेश्वरः ॥ १९ ॥

અર્થ. જેમ દર્પણમાં પહેલું પ્રતિબિ'બ બહાર તેમજ અંદર દેખાય છે તેમ આ શર રમાં પણ બહાર અને અંતરમાં બધે પરમેશ્વર ભાસે છે. ૧૯ પ્રદાસથ વિશ્વ

દીકા. હે જનક! દર્પણમાં પહેલા શરીરના પ્રતિર્બિયની આસ-પાસ સર્વત્ર જેમ દર્પણ વ્યાપીને રહેલું હોય છે તેમ આત્મામાં શરીર પ્રતિર્બિય રૂપે દેખાય છે બાકી સર્વત્ર આત્માજ વ્યાપ્ત છે એમ જાણ. દર્પણમાંનું શરીર જેમ દેખવા માત્ર મિથ્યા છે. અધિકાનની સત્તાથીજ કલ્પિત વસ્તુ પ્રતીત થાય છે. અધિકાન એવી છીપ ન હોય તો તેમાં ચાંદીની પ્રતીતિ થતા નથી, તેમજ દોરી જો ન હોય તો તેમાં સાપની કલ્પનાને અવકાશ મળતા નથી. આત્માની સત્તાને લીધેજ આપણને શરીરાદિકની પ્રતીતિ થાય છે. જો આત્મા ન હોય તો શરીરાદિકનો ભાસ થાય નહિ. આત્માની સત્તાને લીધેજ સ્થાવર જંગમાત્મક જગતના ભાસ થાય છે, એમ આ દર્શનથી મુનિ જનકરાયને સમજવી બીજા દર્શતથી કહે છે કે:—

# एकं सर्वगतं व्याम बहिरन्तर्यथा घटे । नित्यं निरंतरं ब्रह्म सर्वभूतगणे तथा ॥ २०॥

અથ. જેમ એક આવાશ સર્વ (વસ્તુ) માં ઘટાદિકમાં અહાર અને અદર વ્યાપીને રહેલું છે, તેમ નિત્ય અને નિર'તર ઋેલું પ્રકા સર્વ ભૂત ત્રણમાં વ્યાપીને રહેલ છે.

**ઢીકા.** ઝૂતિમાં કહેલું છે કે. એક આત્માજ સર્વનાં અંતરમાં રહેલા છે. તેમ અષ્ટાવકજીએ આ પ્રથમ પ્રકરણમાં જનકરાયને બરા-બર એસતાં દર્શાતા આપીને ઉપદેશ કર્યો છે કે-આત્મા છે તે જ જગતના કારણરૂપ છે. એની સત્તાએ કરીનેજ જગત આપણને ભાસે છે અને જગતની માક્ક શરીરમાં પણ અંદર અતે બહાર સર્વત્ર એજ વ્યાપીને રહેલા છે. તેમ છતાં માયાને લીધે આપણે તેને પિછાણી શકતા નથી. સદ્દગુરુના બાધ વગર પુરુષતે થયેલા શરીરમાં હુંપણાના અનાદિ ભ્રમ ખસતા નથી. વળી તે એવા તા વજલેપ અને માહક છે કે વારંવાર સાંભળ્યા. મનન કર્યા અને નિદિધ્યાસન કરવા છતાં પણ વારંવાર તે તરક મન- ખુદ્ધિને ધસડી જાય છે. માટે માક્ષની જેને ઇચ્છા હોય તેણે તા તત્ત્વન્નાનનું વારંવાર શ્રવણ મનન કર્યા કરવુંજ 🖻 એએ. ચિત્ત માયા માલિન્યને એકજ જન્મમાં તજી શકતું નથી માટે જન્માંતરા લગી સદ્દળોધ હોય તોજ આત્મપ્રતીતિ થાય છે. ભગવદ ગીતામાં એટલાજ માટે શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માએ કહ્યું છે ક્રે-અનેક જન્મને અંતે જ્ઞાનવાન મને ( આત્માને ) પ્રાપ્ત થાય-પામે છે. આત્મા સર્વત્ર રહેલા છે અને એના સિવાય ખીજાં કંઈ છેજ નહિ, એમ પુનઃ પુનઃ ડાેકારી ડાેકારીને કહેતાં આકાશના દ્રષ્ટાંત**થા** આ શ્લાેકમાં પણ ઋષિજી જનકરાયને કહે છે કે, જેમ ધડાની બહાર અને અંદર સર્વત્ર આકાશ ર્વિટાઇને રહેલું છે અને ધડાના ભંગ થતાં પણ એના ભંગ-નાશ થતા નથી. તેમ પ્રાણીઓના શરીરમાં અને બહાર-અખિલ વિશ્વમાં પરમાત્મા અભર ભરેલાે છે અને શરીર કે જગતના નાશથી કદાપિ તેના નાશ થતા નથી. માટે પરમાત્માને પામવા પરમાત્મસ્વ-રૂપુમુય થઈ જાએ! એટલે આ શરીર અને જગત સર્વ તમાને પ્રકારપ લાગશે.

# ।। इति श्रीमद्यावक्रणीतायां वैराण्योपदेशोनाम भयमोऽध्यायः समाप्त ॥

# अध्याय २ जो.

#### જ્ઞાનાદયના આનંદ.

अहो निरंजनः शान्तो बोधोई मक्रतेः परः। एतावंतमई कालं मोहेनैव विडंबितः॥ १॥

અર્થ. અહા ! હું નિર'જન, શાંત, બાધ સ્વરૂપ, અને પ્રકૃતિથી પર હાેવા છતાં પણ માહને લીધે આટલા બધા સમય –વખત ત્રિટંબણામાં રહ્યો, ખરેખર ઠગાયાજ.

ટીકા. પહેલા અધ્યાયમાં અષ્ટાવક્રજીએ વૈરાગ્યાપદેશ કર્યા તેથી પ્રસન્ન થયેલા જનકરાય માટા આનંદમાં આવી એકદમ બાલી ઉઠવા કે—અહા ! આ શું ! આશ્ચર્ય છે કે—હું જે નિરંજન, શાંત, બાધરૂપ અને પ્રકૃતિથી પર હું, તે માહેને લીધે શરીર અને જગતને સત્ય-રૂપ માની આટલા બધા વખત વિડંબના પામતા રહ્યો ! ખરેખર માયાની આંટીઘુંટી જબ્બર છે.

यथा प्रकाशयाम्येको, देहमेनं तथा जगत्। अतो मम जगत्सर्वे, अथवा न च किंचन ॥ २ ॥

અર્થ. આ દેહને અને જગતને હું એકલાજ પ્રકાશ કરું છું, ત્યારે તાે આ સર્વ જગત સંપૂર્ણ મારું સ્વરૂપજ છે અથવા હું ક ઇજ નથી, મારું કંઇ છે પણ નહિ. ર

ટીકા. દેહ અને આત્માના વિવેક થતાં હવે મને (જનક પાતે કહે છે માટે) સમજાય છે કે, આ દેહ અને જગત સૌ મારાથી (આત્માથી) પ્રકાશ છે; નહિ તો દેહ અને જગત સૌ મિથ્યા છે. અપ્રકાશ જગતની માક્ક દેહ પણ અનાત્મા અને જડ છે. દેહ અને ચેતન એ તો આત્માના આરોપિત સંબંધ છે. છીપમાં જણાતા

ચાંદીના સંબંધ જેમ ખાટા-બ્રમમૂલક છે તેમ આત્મામાં દેહના સંબંધ પણ ખાટા છે. આત્માના સત્તાથા દેહના ભાસ અને તેનું સ્વરૂપ જણાય છે. આત્માના પ્રકાશ એમાંથા ખહાર જતાં કંઈજ રહેતું નથી; તેમ સંસાર અને સંપૂર્ણ જગત પણ પ્રદ્યા રહિત માનતાં અંધારંજ છે.

જગત સત્ય જેવું લાગે છે તે પ્રક્ષના અસ્તિ, ભાતિ અને મિય, એ ત્રણ અંશને લીધે છે. નામ અને રૂપ એ બે અંશ જડના છે, જડ અંશાની સાથે પ્રક્ષ અંશાના સંબંધ થવાથી તે પ્રકાશે છે, પરંતુ જ્યારે જડ અંશા ક્ષીણ થઇ નાશ પામે છે ત્યારે જગત પાછું અદશ્ય થઈ જાય છે. નામ અને રૂપ જડ છે, કારણ કે તે વધે છે, ઘટે છે અને નાશ પામે છે એટલુંજ નહિ, પરંતુ ત્રણે કાળમાં એક સ્વરૂપે રહેતા નથી. જડ અંશામાંથી પ્રક્ષ અંશા છુટા પાડવામાં આવે તો જગત એની મેળેજ મિથ્યા થઇ જાય. જગતજ શું પરંતુ તેમાંના કાઇ પણ પદાર્થ પ્રકાશ વગર અસ્તિત્વ ધરાવતા નથી. જનકને અષ્ટાવક્રજીના ઉપદેશથી આ જડ ચૈતન્યના ભાધ થયા અને એ બાધના આનંદમાં તે આ પ્રમાણે પાતાને પ્રક્ષ સ્વરૂપ માનતા પૂર્વના અજ્ઞાનજનિત સંસ્કાર માટે આશ્વર્ય બતાવવા લાગ્યા.

# सञ्चरीरमहो विश्वं परित्यः मयाधुना । कुतश्चित्कोशलादेव परमात्मा विलोक्यते ॥ ३ ॥

અર્થ. અહાં! હવેજ મારાથી શરીર સાથે (સંપૃર્ણું) વિશ્વના ત્યાગ થતાં કુશળતાથી પરમાત્મા જેવાય છે. ૩ જનકને પ્રહાપ્રતીતિ.

ડીકા. જનકરાજા પાતે પાતાના પ્રતિ કહે છે કે—અહાે! શાસ્ત્ર શ્રવણ અને આચાર્યના ઉપદેશ થતાં મને આત્મા અને જગત જીદાં છે, તે સમજાયું. હવે શરીર તેમજ આ સંપૂર્ણ વિશ્વ તે આત્મા નથી, એવી પ્રતીતિ થતાંની સાથેજ મને પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર થાય છે.

જયાં લગી જગતની તથા શરીરની સત્યતા અવિદ્યાને લીધે મનાતી હતી ત્યાં સુધી એ બધું સત્ય ભાસતું હતું, પરંતુ જયારે આત્મા અને જગ-તના વિવેક સમજાવવામાં આવ્યા ત્યારે હવે મને આ દેહ અને જગત મિથ્યા લાગી પરપ્યદાનાં દર્શન થાય છે. આત્મ સ્વરૂપ સમ-જાતાં મારાં ત્રાનચન્ન ઉધડી ગયાં છે અને મને પરમાનંદ પ્રાપ્ત થયા છે.

# यथा न तोयतो भिन्नास्तरंगाः फेनबुद्बुदाः । आत्मनो न तथा भिन्नं विश्वमात्मविनिर्गतम् ॥ ४ ॥

અર્થ. જેમ જળથા તરંગ, ફેન અને પરપોટા બિન્ન નથી, તેમ આત્મવિશિષ્ઠ આ વિશ્વ આત્માથી બિજ્ઞ નથીજ. ૪

ટીકા. જળથી તરંગ, ફેલ્ અને પરપાટા જેમ ભિન્ન નથી, તેમ પ્રક્રાથી જગત પલ્ ભિન્ન નથી. તરંગમાં, ફેલ્રુમાં અને પરપાટામાં જેમ જળના અંશ રહેલા હાય છે, તેમ જગતમાં પલ્ સર્વ વસ્તુમાં પ્રક્રાના—આત્માના અંશ રહેલા છે. રજ્જીમાં સર્પ નથી પલ્ સર્પનું સ્વરૂપ છે, છીપમાં રજત નથી પલ્યુ રજતનું સ્વરૂપ છે તેમ પ્રક્રામાં જગત અને જગતમાં પ્રક્રા સર્વત્ર એાતપાત ભરેલું છે અને તેની સત્તાવહેજ તે ભાસે છે. તરંગ, ફેલ્યુ ને પરપાટાનું ઉપાદાન કારસ્યુ જેમ જળ છે, તેમ જગત અને જગતમાંનું સર્વ પ્રક્રાથી ઉત્પન્ન થયેલું હોવાથી પ્રક્રા તે સર્વનું ઉપાદાન કારસ્યુ છે; અને તેને જાલુવાથી બીજાં સર્વ જાલ્યામાં આવે છે; અર્થાત્ મુખ્ય સત્તા જાલુવામાં આવે છે; અર્થાત્ મુખ્ય સત્તા જાલુવામાં આવ્યા પછી તેના કાર્યની જરૂર રહેતી નથી. જગત જે કે કરિપત છે, તાપસ્યુ તેના અધિષ્ઠાન રૂપ આત્માથી ભિન્ન નથી અને આત્માના જ્ઞાનમાં તે સૌ વિલીન થઇ જાય છે.

तंतुमात्रो भवेदेव पटो यद्वद् विचारतः । आत्मतन्मात्रमेवेदं तद्वद् विश्वं विचारितम् ॥ ५ ॥ सर्थः. क्रेम विद्यार ४२तां ४५८ तंतु सात्रश्री अनेद्धं

#### જ્રાય છે, તેમજ વિચાર કરતાં આ વિશ્વ પ્રાથ આત્મતન્માત્રથી ઉપજેલું જણાય છે. પ

દીકા. કપકું અને તાંતણા એ સામાન્ય રીતે તો જાદાં લાગે છે, પરંતુ જરા વિચાર કરીને જેતાં તે એક ખીજાથી લિન્ન નથી એવું સમજાય છે, તેવીજ રીતે જગત અને પ્લદ્ધ સ્થૂલદષ્ટિએ તો એક ખીજાથી તદન લિન્ન જણાય છે, પરંતુ શાસ્ત્રની યુક્તિઓના વિવેકથી વિચાર કરતાં વિશ્વ આત્માથી લિન્ન જણાતું નથી. જેમ તંતુઓ કપડામાં સર્વત્ર અનુગત છે તેમ પ્લદ્ધ પણ વિશ્વમાં પાતાની સત્તાવડે અધિકાન રૂપે અનુગત છે. આત્માના અંશ વગર કરાું છેજ નહિ, સર્વત્ર આત્મા છે.

# अथैवेश्वरसे क्लप्ता. तेन व्याप्तेव शर्करा । तथा विश्वं मयि क्लुसं मया व्याप्तं निरंतरम् ॥ ६ ॥

અર્થ. જેમ શેલડીના રસમા કલ્પાયેલી શકેરા તેમાં વ્યાપીને રહેલી છે તેમ મારામાં કલ્પાયેલું વિશ્વ નિર'તર મારા વડેજ વ્યાપ્ત છે. દ

ટીકા. જેમ શેલડીના રસમાં શર્કરા—સાકર રહેલી છે અને રસ શેલડીમાં સર્વત્ર રહેલો છે, તેમ આ વિશ્વ મારામાં અધ્યસ્ત છે અને મારાથી વ્યાપ્ત છે; અર્થાત્ આત્મા વિશ્વમાં સર્વત્ર વ્યાપીને રહેલો છે, અને તે ત્રાનેન્દ્રિયથીજ સમજ્ય છે. પાણીમાં રહેલું લવણ, દૂધમાં રહેલું ઘી અને શેલડીમાં રહેલી સાકર જેમ જીલ્વા ઇન્દ્રિય વગર સમજાતી નથી તેમ ત્રાનેન્દ્રિય સિવાય જગતમાં આતપ્રાત ભરપુર ભરાઈ રહેલું પ્રદ્મ પણ સમજવામાં આવતું નથી. ઉપનિષદ્ધમાં પ્રદ્માની પ્રતીતિ માટે આવોજ એક યુક્તિવાદ મૂકેલો છે. શિષ્યે ગુરુને કહ્યું કે, વિશ્વમાં સર્વત્ર પ્રદ્માં છે, તે તે કેમ જોવામાં આવતું નથી? અને જ્યારે જોવામાં આવતું નથી એટલે કે ઇન્દ્રિયોથી જાણાતું

નથી ત્યારે 'તે છે' એમ કેમ માનવું ? આ શિષ્યને સમજાવવા માટે ગુરુએ પાણી ભરેલું એક કુંડું મગાવી તેમાં પેલાને હાથેજ માટું સિંધ-વતું ગચિયું મુકાવ્યું. એ કંડાને પછી એની પાતાની દેખરેખમાં રાખવાનું સાંપ્યું. ખીજા દહાડાપર તત્ત્વાપેબાધ કરવાનું તે દિવસે મુલતવી રાખ્યું. પેલા શિષ્યે કુંડાને પાતાની નજર તળે રાખી મૂક્યું અને જ્યારે ખીજે દિવસે ગ્રુરુ પાસે ગયા ત્યારે તે લેતા ગયા. કેટલાક પાઠ થયા પછી ગુરુએ કુંકું પોતાની અને તેની સામે મુકાવી શ્રિષ્યને પૂછ્યું કે-જો નેત્રેન્દ્રિયથી, જો. અને કહે કે પેલાે સિંધવના ગાંઠિયા અંદર છે કે નહિ ? આંખ્યોને માટી નાની કરી શિષ્યે બારીકીથી પાણીમાં જોયું પણ તે જણાયા નહિ, એટલે કહ્યું કે 'નથી.' ગુરુએ કહ્યું કે–હવે શ્રવણેન્દ્રિયથી સાંભળી જો ! તેણે કાન માંડી જોયા પણ ક્રંઇ સમજાયું નહિ. પછી સુંધવાનું કહ્યું તાપણ નકારમાંજ તેને ઉત્તર આપવા પડયા. પછી સ્પર્શેન્દ્રિય–હાથથી જોવાનું કહ્યું એટલે તેણે કુંડામાં હાથ ઘાલી ખધે તપાસ કરી પણ સિંધવનું ગચિયું જણાયું નહિ. અન્તે તે કુંડામાં કે પાણીમાં નથી, એમ ચારે ઇન્દ્રિયોના અનુભવ મેળવ્યા પછી ગુરુએ તેને કહ્યું કે–હવે એ પાણીનું આચમન કર. ચાંગળું પાણી લઇને મુખમાં મૂકતાંજ શિષ્ય બાેલી ઉઠયાે કે–ગુરુ મહારાજ! સિંધવ પાણીમાં છે. ગુરુએ કહ્યું કે–જેમ ચારે ઇન્દ્રિયાવડે પણ પાણીમાં એકરસ થઈ ગયેલું સિંધવ જણાયું નહિ, માત્ર રસેન્દ્રિય દ્વારા સિંધવ પાણીમાં છે એમ તને સમજાયું, જેમ પાણીમાં સર્વત્ર સિંધવ છે એમ હવે તું ખાતરીથી કહે છે, અને માને છે તેમ આ ચરાચર જગત-વિશ્વમાં વ્યાપીને રહેલા આત્મા ( પ્રહ્મ ) પણ ઇન્દ્રિયોથી ગ્રહણ કરાતા નથી માત્ર અનુભવ અને સારા ઉપદેશથી ઉત્પન્ન થયેલા જ્ઞાન-ઇન્દ્રિયના જોગથીજ બધ આત્મા વ્યાપીને રહેલાે છે એમ સમજાય છે. શિષ્ય આ યુક્તિથી પ્રસન્ન થયા અને તેને આત્મા સર્વત્ર વ્યાપીને રહેલા છે તેની પ્રતીતિ થઇ. આ પ્રમાણે જનકરાજાને પણ મહા તત્ત્વજ્ઞાની અષ્ટાવક્રજીના ઉપ-દેશથી આત્મનાન ઉત્પન્ન થયું અને તેમને પણ શ્રુરીરાદિક મિથ્યા ભાસી પાતામાં રહેલા આત્માના સાક્ષાત્કાર થયા, કે જેના આનંદમાં તેઓ આ રીતે ચિદ્દલન સ્વરૂપને દર્શાવતા જાય છે.

#### आत्माऽज्ञानाज्जगद्भाति आत्मज्ञानाम भासते । रज्ज्वज्ञानादहिर्भाति तज्ज्ञानाद्वासते नहि ॥ ७ ॥

અર્થ. આત્માના અજ્ઞાનથી જગત લાસે છે અને આત્મજ્ઞાનથી નથી ભાસતું, દારડીના અજ્ઞાનથી સર્પ ભાસે છે અને તેનું (દારડીનું) જ્ઞાન થતાં સર્પ નથી ભાસતા–દેખાતા.૭

દીકા. જ્યાં લગી આત્મત્તાન નથી ત્યાં લગી જગત સાચું લાગે છે. આત્મત્તાન થતાં તરતજ 'તે મિથ્યા છે' એવી ખાતરી થઇ જાય છે. દોરી અને સર્પનું દર્શત આપી ગુરુ ખાતરી કરાવે છે કે—જ્યાં સુધી દોરીની પરીક્ષા થતી નથી ત્યાં સુધી દોરીમાં સર્પ ભાસે છે, પરંતુ જ્યારે ત્રાન-પ્રકાશથી જેવામાં આવતી સર્પરૂપ દોરી–દોરીજ છે, એવો નિશ્ચય થાય છે ત્યારે સર્પનો ભ્રમ જતો રહી તેનું સત્ય ત્રાન થાય છે અને સર્પ એવા જે ખાટા આભાસ મન ઉપર પડેલા હાય છે તે જતા રહે છે.

#### मकाशो मे निजं रूपं नातिरिक्तोस्म्यहं ततः। यदा मकाशते विश्वं तदाहं भास एव हि।। ८।।

અર્થ. પ્રકાશ મારું પાતાનું રૂપ છે અને હું તેનાથી જીદા નથી, અને જ્યારે વિશ્વના પ્રકાશ થાય છે ત્યારે ખાતરી થાય છે કે, એ મારા પાતાનાજ ભાસ છે. ૮

ડીકા. પ્રકાશ એટલે નિત્યજ્ઞાન, આવું જ્ઞાન-જે પ્રકાશ તે મારું સત્યસ્વરૂપ છે અને હું તે જ્ઞાનરૂપ પ્રકાશથી અતિરિક્ત એટલે જીદો-અલગ નથી; અને જ્યારે વિશ્વ એટલે જગત એનાથી પ્રકાશે છે ત્યારે તેમાં પણુ મારોજ ભાસ રહેલા સમજ્ય છે અને તે આ-

ત્માના ભાસમાં એકાંકાર થઇ જઈ જ્ઞાન થતાં મિથ્યા ભાસે છે. આ વાત દર્શાંતથી સમજાવતાં કહે છે કે-અમિ તેજ સ્વરૂપ છે અને તેજ એ પાંચ તત્ત્વામાંનું એક તત્ત્વ છે. વિશ્વનું અને વિશ્વમાનું દશ્યમાન સર્વ પંચતત્ત્વથી ખનેલું હાઇ સર્વમાં તેજસ્વરૂપે અમિ રહેલા છે; છતાં એ અંશરૂપ પ્રછન્ન અમિ લાકડાના મૂર્ત સ્વરૂપને બાળતા નથી, પરંતુ તેને વધારે ઘટાડે અને વિકારને વશ રાખે છે. આ તેજસ્વરૂપ અમિ ખે પ્રકારતા છે; તેમ જ્ઞાનના પણ ખે પ્રકાર છે. એક સામાન્ય જ્ઞાન અને ખીજાં વિશેષ જ્ઞાન. કાષ્ટમાં રહેલા તેજાંશ અમિ કાષ્ટ્રના મૂર્ત-સ્વરૂપનાે∸જડ અજ્ઞાન∸મિ<sup>થ્</sup>યાત્વનાે નાશ કરતાે નથી, પરંતુ જ્યારે તે ખીજા કાષ્ઠ સાથે ધસાય છે અને તેમાંથી વિશેષ સ્વરૂપના અગ્નિ ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યારે કાઇ બળીને ભરમ થઇ જાય છે. અને તેનું કાઇપણાનું દેખાતું સ્વરૂપ નાશ પામે છે. આ રીતે જગતમાં-આપણામાં રહેલા આત્માંશરૂપ તેજપ્રકાશથી આપણને જગત ભાસે છે. આપણે જગતને જોઇએ છીએ. પરંતુ જ્યારે સદ્યુરુ સાથે તત્ત્વનાનનું સંથન શર્ક તેમાંથી આત્મનાનના વિશેષ પ્રકાશ અંતરમાં ઉત્પન્ન શાય છે ત્યારે જગત તરત નાશ પામે છે અને આપણે પાતે પાતાંને પરમ જ્યાતિ રૂપે જોઈ પાતામાંજ સર્વ જગતને જોઇએ છીએ. પાતા સિવાય જગત જેવું કંઈ છેજ નહિં, એવા ગ્રાનથી આનંદ સ્વરૂપ ખની રહીએ છીએ.

अही विकेल्पित विश्वमक्षणित्ययि भासते । इंद्यं शुक्ती फणी रज्जी वारि सूर्यकर यथी ॥ ९ ॥ अर्थ. जेभे शुक्तिमाँ इपुं, होरडीमाँ साप, अने सूर्यना किर्म्यामां पोखी (भूभेक्ज') हे आये हें तें के किर्मत विश्व अंक्षानथीं भारामां जंधुं थ हैं, तें आक्रेय है. ६

દીકા. માટા આશ્ચર્યથી જનક પોતિજ પોતાને કહે છે કે અહીં! છોપમાં જેમ ચાંદી, દારડીમાં જેમ સર્પ અને સર્પકિરણામાં જેમ ઝાંઝવાનું જળ દેખાય છે તેમ અન્નાને કરીને હું જે ધ્યક્ષરૂપ છું તેમાં આ કલ્પિત વિશ્વ જણાય છે. મારું આ અન્નાન હવે નાશ પામ્યું છે અને મને ધ્યક્ષ-સર્વત્ર ધ્યક્ષજ માલુમ પડે છે. આજ સુધી મને તેના લાસ થયા નહિ તેનું કારણ મારું અન્નાન છે. ન્નાન-આત્મન્નાનના જ્યારે હદયમાં ઉદય થાય છે ત્યારેજ ધ્યક્ષસ્વરૂપ સમજાય છે, આ ખરેખર માે હું આશ્ચર્ય છે.

#### मत्तो विनिर्गतं विश्वं मय्येव लयमेष्यति । मृदि कुंभो जले वीचिः कनके कटकं यथा ॥ १० ॥

અર્થ. જેમ માટીમાં ઘડા, જળમાં તરંગ અને સાનામાં કુંડળ આદિ અલ કાર સમાઇ જાય છે, તેમ મારા અજ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થયેલું આ વિશ્વ (પ્રદ્યાત્રાન થતાં) પાછું મારામાંજ લય પામ છે. ૧૦

દીકા. ' મારામાંથી ( આત્મામાંથી ) વિશ્વ ઉત્પન્ન થાય છે અને પાછું તેમાંજ લય પામે છે, એવો જનકરાજાને આત્મભાધ થતાં ખાતરી થાય છે. આત્મનાના મલભૂત ઉપનિષદામાં પણ એજ વિચાર આપેલા છે. થતો વા દમાનિ:—જેનાથી આ ભૂતમાત્ર ઉત્પન્ન થાય છે, જેની સત્તાથી જગે છે અને તેમાંજ પાછાં લય પામે છે, સમાઈ જાય છે. દર્શનશાસ્ત્રામાં ધણાના મત જીદા જીદા છે પણ વેદાંત તા વેદનેજ માન્ય રાખી તેને અનુસરતી યુક્તિથી જગત અને ધક્કની અભિન્મતા ખતાવે છે. સભ્યવાળા પરિણામવાદને માને છે, જે વિકાસવાદના જેવા વાદ છે, એટલે અસલ અનસ્થાન એવરથાં તરતા આવવી તે પરિણામવાદ; જેમકે દૂધનું દર્હિ, માટીમાંથી ધડા, અને સાનામાંથી કડાં, કંડળ વગેરે અલંકાર—તેમ પ્રકૃતિના પરિણામથી જગત અને તેમાંનું બધું ઉત્પન્ન થાય છે. જ્યારે સાંખ્યવાળા આમ માને છે ત્યારે ન્યાયવાળાએ આરંભવાદને માને છે. એક

વસ્તુમાંથી ખીછ વસ્તુની ઉત્પત્તિ તેનું નામ આરંભવાદ. જેમકે—અન્ય વસ્તુ તેનું તેમાંથી અન્ય વસ્તુ ભિન્ન કપડાંની ઉત્પત્તિ થાય છે, તેમ એક જાતના પરમાણુથી ખીછ અને ત્રીજી જાતની વસ્તુઓ ઉત્પન્ન થાય છે, તેમ આ જગત ઉત્પન્ન થયેલું છે. આમ દર્શનશાસ્ત્રવાળા જુદા જુદા મત આપે છે ત્યારે વેદાંત વિવર્તવાદને આગળ મૂંકે છે અને એમ માને છે કે એકની એક વસ્તુ પાતાની પૂર્વ સ્થિતિમાંથી ખીજી અવસ્થા લઇને પ્રતીત થાય, તે વિવર્તવાદ કહેવાય; જેમ દારડી મૂળ વસ્તુ છે તેમાં સર્પ દેખાય છે તેમ. અર્થાત્ વસ્તુ તા એકજ છે, પરંતુ તેમાં ખીજી વસ્તુના ભ્રમ થાય છે, આનું નામ વિવર્તવાદ. આ પ્રમાણે આદિ વસ્તુ પરપ્રદ છે પરંતુ અજ્ઞાનને લીધે તેમાં જગતની ભ્રાંતિ થઇ જાય છે; વસ્તુતઃ પ્રદ્યા તો એની એક ને એકજ અવસ્થામાં રહે છે પણ અવિદ્યાને લીધે તેમાં નાના ભેદવાળું વિશ્વ અજ્ઞાનીઓને દેખાય છે.

વિવર્તવાદને અનુસરીને કુંડળ અને ઘટને અનુક્રમે સુવર્ણ અને મૃતિકાના વિવર્તરૂપ માનવામાં આવે છે, પણ દોરીમાં સર્પની બ્રાંતિની માફક આ દષ્ટાંત ઘટતું નથી. મૃતિકામાં ઘટની બ્રાંતિ અસંભવિત છે, જો કે ઘટમાં મૃતિકા છે એમ કહેવાય. જગત પ્રક્ષમાં વિલીન થાય છે, તે તેની બ્રાંતિરૂપ હોવાથી થાય છે. ઘડાની માફક અન્ય સ્વરૂપ જગત ગણાય નહિ. આ રીતે જનક રાજા વેદાંતના વિવર્તવાદને અનુસરી પોતાના અજ્ઞાનથી જગતને અને જ્ઞાનથી તેને પોતામાંજ ભળતું સમજી આનંદ પામવા લાગ્યા.

#### अहो अहं नमो मह्यं विनाशो यस्य नास्ति मे । ब्रह्मादिस्तंभपर्यतं जगनाशेपि तिष्ठतः ॥ ११ ॥

અર્થ. જેના વિનાશ નથી એવા મને (આત્માને) નમસ્કાર હા, કે જે હું (આત્મા) પ્રદ્યાથી માંડીને તૃણ લગી (સર્વના) જગતના નાશ થતાં પણ જેવા ને તેવા રહું છું. ૧૧

#### **પ્રકા**ર્પતાનું ભાન.

દીકા. જનકરાય આગળની માફક પાતાનેજ આત્મા માની તેને સંબાધી કહે છે કે, પ્લદ્મ જે પૌરાણિક—લૌકિક રીતે જગત કતાં છે તેમનાથી માંડીને તુચ્છ તૃણ પર્યંત આપ્યું જગત નાશ પામતાં પણ પ્લદ્મ જેમનું તેમ વિદ્યમાન—અખંડ જ્યાતિરૂપ રહે છે. તે પ્લદ્મ—કે જે અજ્ઞાનના નાશ થતાં મને પ્રતીત થયું છે અને જેના કદીએ નાશ થતાં નથી તે આત્મસ્વરૂપ અશરીરવાન હું अहंब्रह्म તેને એટલે મને નમસ્કાર કરૂં છું. જેને જ્ઞાન થયું છે તેને પાતા સિવાય ખીજાં કાઇ આરાધનીય કે પૂજ્ય રહેતું નથી. વળી જેને પ્લદ્મ પ્રતીતિ થઇ છે તેને નિત્ય નૈમિત્તિક કર્મ કરવાનાં પણ રહેતાં નથી એટલે જીવન-મુક્તને ખીજા કયા દેવને નમવાનું હોય ? કાઇનેજ નહિ. પાતામાં ઝગીઝગી રહેલા પ્લદ્યતેજને પ્લદ્ય નમે, તેમ જનકરાય માટા આશ્ચર્યથી સ્વયં પાતાનેજ નમસ્કાર અર્પે છે.

## अहो अहं नमो मह्यं एकोहं देहवानिप । कचित्र गंता नागंता व्याप्य विश्वमवस्थितः ॥ १२ ॥

અર્થ. દેહવાન હાવા છતાં પણ હું એક ( અદિતીય પ્રક્ષ) છું, હું કહિ જનારા તેમ આવનારા નથી, પરંતુ વિશ્વનાં સર્વેત્ર વ્યાપીને રહેલા છું. આવા જે હું ( પ્રદ્યા) તેને નમસ્કાર હાે.

ઢીકા. દેહવાન–અકલ–શરીરવાળા હાેવા છતાં પણ હું ∶આત્મા સર્વત્ર એકજ છું, એટલે કે, જુદા જુદા ઘડાઓમાં ભરેલું જળ જેમ જુદે જુદે નામે ઓળખાય જણાય–રાતા ઘડાનું જળ, માણનું જળ, ઢાચકાનું જળ અને કાળા ઘડામાંનું જળ, એમ જુદે જુદે નામરૂપે કહેવાનું–આળખાતું હેાવા છતાં જળ તાે એકજ જળરૂપ રહે છે; વળી જુદા જુદા કાચમાં–પાત્રમાં પડતાં કિરણા જુદે જુદે નામરૂપ–રંગે વદાય છે, છતાં સૂર્ય એકના એકજ રહે છે; તેમજ ઘટમકાદિને યાંગે આકાશ જાદે જાદે નામરૂપે ઓળખાવા છતાં પણ આકાશ છે તે તો એકનું એક અિદ્વિતાય—અિલન અખંડ એકજ રૂપે રહેલું છે તેમ નાના દેહોં, આકારા, વસ્તુઆ વગેરે નામરૂપે જગતમાં રહેલાં સ્વરૂપ જાદે જાદે નામે એાળખાય છે તેમ છતાં સર્વત્ર પ્રક્રમ તો એકનું એકજ હાય છે; તેમ દેહવાન એવા હું એક પ્રક્ષસ્વરૂપજ છું; કહિં જતા આવતા નથી, અર્થાત્ હિલચાલ કરતા નથી તેમ છતાં જતા આવતા અને હિલચાલ કરતા હાઉ એવા દેખાઉ છું છતાં સર્વત્ર વ્યાપીને વિશ્વમાં ઓતપ્રાંત થઈ રહેલા છું તે હું (પ્રક્રમ) ખરેખર આશ્વર્ય પામતા એવા મને પાતાનેજ નમસ્કાર કરું છું.

### अहो अहं नमो महां, दक्षो नास्तीह मत्समः । असंस्पृत्रय शरीरेण, येन विश्वं चिरं धृतम् ॥ १३॥

અર્થ. શરીરવડે અસંસ્પૃશ્ય—ન સ્પર્શ થાય એવા છતાં પણ જે વિશ્વન કાઈકાળ પર્વત ધારણ કરનાર એવા જે હું, તેના જેવા ચતુર બાંજો કાઈ પણ નથી એ માટું આશ્ચર્ય છે અને તેવા હું મને પાતાને નમસ્કાર કરૂં છું.

દીકા. આત્માની અફબુત સત્તાના આનંદમાં નિમગ્ન થયેલા જનક રાજ્ય કહે છે કે-જેમ અયરકાંત લાહ્યુંબક પાતે લાખંડની સાયને અડતું-રપર્શ કરતું નિદ્ધ હાવા છતાં પાતાની સત્તાથી તેને નચાવે છે તેમ આત્મા દેહમાં રહેલા હાવા છતાં ઇન્દ્રિયાદિકના સપર્શ રાખતા નથી તા પણ તેમની પાસે અનેક પ્રકારની હિલચાલા કરાવે છે અને જગતને દાર્ધકાળ પર્યંત ધારણ કરીને પાતે અલગના અલગ રહે છે. આવા મારા જેવા (આત્મસદસ્ય) ખીજન કાળ દક્ષ ચતુર છે? અર્થાત્ કાઈ નહિ, જેથી કરીને અળગા રહેવા છતાં વિધાન નાના પ્રકાર નચાવનાર જે પ્રહ્મ તેને પ્રહ્મસ્વરૂપ અવા હું આક્ષ્મ અંધી નમસ્કાર કરે પ્રક્

### अहो अहं नमी महां, यस्य में नास्ति किंचन । अथवा यस्य में सर्वे, यद्वामनसंगोचरम् ॥ १४ ॥

અર્થ. મારું (આત્માનું) ક'ઇ પણ નથી અથવા મન અને વાણીને ગાેચર છે તે સર્વ જેનું (આત્માનું) છે તે આશ્વય રૂપ આત્માને મારા નમસ્કાર હાે.

**ટીકા.** આ જગત અને તેમાંના કાઈ પણ પદાર્થ સત્ય નથી, એટલે તે મારા (આત્માના) નથી અથવા મન અને વાણીથી ગાચર–પમાય એવા સર્વ પદાર્થ મારા (આત્માના) જ છે, તેથી આશ્ચર્ય પામતા એવા હું મને (અદ્વૈત આત્માને) નમસ્કાર કરું છું.

#### ज्ञानं ज्ञेयं तथा ज्ञाता. त्रितयं नास्ति वास्तवं । अज्ञानाद्वाति यत्रेदं, सोहमस्मि निरंजनः ॥ १५॥

અર્થ. વાસ્તિવિક રીતે જોતાં તો જ્ઞાન, ત્રેય અને જ્ઞાતા, એ ત્રણુમાનું કશું છેજ નહિ. એ તા સર્વ અજ્ઞાનને લીધે ભાસે છે વાસ્ત્રિવક નર્થ, અને હું તો (આત્મા) નિરંજન નિરાકાર સ્વરૂપ છું. ૧૫

દીકા. ત્રાન-સામાન્ય ત્રાન નહિ પરંતુ હ્યુલ્મત્રાન, જે હ્યુલ્ધરૂપ મારારૂપ છે તે નિસ ત્રાન, ત્રેય-જાણવા જેવું તે, અને ત્રાતા-જાણનાર: આ ત્રિપુટીમાંનું કંઇજ વાસ્તવિક રીતે તા છે નહિ, માત્ર અત્રાનને લીધે હું જાણનાર, આ જાણવા જેવું અને આ ત્રાન એવું મનાય છે. ખાડી હું જે હ્યુલ્મસ્વરૂપ અને નિરંજન હું તેને તા ત્રાન-નિસ્ત્રાન હોવાથી કંઇ જાણવા જેવું છેજ નહિ. જેને આત્મક્રય પ્રાપ્ત થયું છે તેને શાસ્ત્રાથી પણ કંઈ જાણવા જેવું રહેતું કારણકે હ્યુલ્લ- ત્રાનરૂપ છે.

## द्वैतमूलमहो दुःखं नान्यत्तस्यास्ति भेषजं। दृश्यमेतन्मृषा सर्वमेकोहं चिद्रसोऽमलः॥ १६॥

અર્થ. આ સર્વ દેખાતું જગત મિથ્યા છે એમ નાણી પાતાને અમલ અને ચિદાત્મા એકરસરૂપ આત્મા નાણવા એ અદ્ભૈત છે. એથી વિપરીત દૈત છે, તે બધાં દુઃખતું મૂળ છે. ૧૬ દૈત દુઃખકારી છે.

2ીકા. દ્વૈત-આત્મા અને જગત-જડ અને ચૈતન્ય, એમ બે હોવાપણું માનવું, એજ ખરેખર દુઃખનું કારણ છે, અને એ જંજાળના દુઃખનું બીજું કંઈજ ઔષધ નથી, સિવાય કે પોતાને એક અમલ, ચિદ્દરસ રપ-આત્મા માનવો. જગત રપી જે આત્માથી અતિરિક્ત જગત જણાય છે તે ખાંદું-મિથ્યા છે અને ચિદ્દધન એક આત્મા છે તે ખરો-સત્ય દુઃખાદિક કલેશરહિત અને આનંદસ્વરૂપ છે તે હું પોતેજ છું. મારા સિવાય બીજાં કંઇ છેજ નહિ એવી જે અદ્ભૈત -ભાવના-સમજ તે જ આ-પ્રાપંચિક દુઃખનું એાસડ છે બીજાં કશુંએ તેનું એાસડ નથી.

# बोधमात्रोहमज्ञानादुपाधिः कल्पितो मया। एवं विमृध्यतो नित्यं निर्विकल्पे स्थितिर्मम ॥ १७॥

અર્થ. હું સંપૂર્ણ બાધવાળા છું છતાં આ ઉપાધિ મેં અજ્ઞાનથા કલ્પી કાઢી -વહારી **લીધી છે એવા નિત્ય વિચાર** કરવાથી નિર્વિકલયમાં મારી સ્થિતિ હાે. ૧૭

ટીકા. આત્મા પાતે જાણે છે કે તે પાતે સઘળા બાધના પણ બાધ રૂપ છે હતાં અજ્ઞાનથી–માયામાં લેવાઇ તેણે પાતે આ સંસાર પ્રયંચની ઉપાધિઓ વહારી લીધી છે, આવા નિત્યને નિત્ય વિચાર કરવામાં આવે તા પ્રપંચ સંબંધીની કલ્પનાએ નાશ થઇ જઇ નિર્વિ-કલ્પતામાં સ્થિતિ થાય. માયા–મેહ જીવાતમાને એવા લાગેલા છે કે તે કેમે કર્યો મનથી છુટતા નથી. વાનરને માર પડે છે, માેટું દુઃખ થાય છે અને કાઇવાર મૃત્યુ પણ આવે છે તાપણ માહથી ફળ લેવાને માટે તે ધસી ધસીને ઝાડે ચઢે છે, તેમ જીવાતમાં પાતે પ્રપંચનાં દુઃખ અનુભવે છે, પ્રપંચ અને તેમાં દેખાતાં સુખા મિથ્યા છે એવું અંતરમાં સમજે છે, તેમ છતાં પણ માયાની માહિનીથી વારવાર તે તરફ દાંડે છે અને હું કર્તા તથા બોક્તા છું એવા મિથ્યાબિમાનથી અંસારચક્રમાં ભમ્યા કરે છે—માયાના આ માહ્યી પર હું આ દેખાતા જગતથી જુદા છું, બોધરૂપ છું એવા નિત્ય વિચાર કરવાથી પુરુષ મુક્ત થાય છે અન્યથા નહિ.

## अहो मिय स्थितं विश्वं. वस्तुतो न मिय स्थितं । न मे वंधोस्ति मोक्षो वा, भ्रांतिः शांता निराश्रया ॥१८॥

અર્થ. અહા ! મને બંધ નથી અને માેક્ષે નથી તથા હું જે વિધને મારામાં રહેલું માનું છું તે વાસ્તવ મારામાં રહેલું નથી, (એમ સમજતાં) નિરાબ્રિત—આશ્રય રહિત થયેલી બ્રાંતિ શાંત થઇ જાય છે. ૧૮

ટીકા. જનક કહે છે કે−હું મારામાં સંપૂર્ણ વિશ્વ રહેલું છે એમ માનું છું, પરંતુ વાસ્તવમાં તો કેાઇ પણ કાળે તે મારામાં નથી એવો વિચાર કરવાથી મારી વિશ્વરૂપી ભ્રાંતિ શાંત પડી ગઇ અને હું મને પોતાને બંધ તથા માેલથી રહિત માની ધ્યક્ષસ્વરૂપાનંદમાં મગ્ન થઇ ગયા. અહિં બંધ નથી એમ તા કહેવાય પણ માેલ નથી એમ કેમ કહેવાય ! એવી શંકાના સમાધાનમાં કહે છે કે−જો માેલને આગળ કહ્યું તેમ વિચારજન્ય માનવામાં આવે તા તે પણ અનિત્ય અને નાશવાન બની જાય; કારણ કે વિચારથી પણ જો કાઇ વાતની ઉત્પત્તિ

भानवामां आवे ते। ते थीळ प्रापंचिक उपिषिक्षानी गणुतरीमां गणुत. केनी उत्पत्ति छे तेने। नाश है। थक के वेहांतने। सिह्मांत छे, विचारथी तेनी उत्पत्ति न भानीके ते। पछी अविचार-विचाररहित भाणुसेने पण भेक्ष संखवे ? वणी के भेक्षने भाटे शास्त्र, विचार अने गुरुना उपहेशनी कर्इर न स्वीक्षारीके ते। भाषाना अभणुमां समता प्राणुनि। तारणु। पाय क्यां रखी ? ना, शास्त्र, विचार-विभश क्यां गुइपहेशनी केटला भाटे कर्इर छे हे अनाहि क्षण्यी अविद्यालिप्त छवात्माने छुंपण्याने। के अध्यास लागेले। छे ते तकवाने। अवकाश भेण अभे ' छुं कर्ता लेक्सा नथी ' केवुं ज्ञान उत्पन्न थाय. आ ज्ञाने। ह्य थवाने भाटे विचार वगेरेनी कर्इर छे करी तेमांथी पाताना स्वइपनुं छवात्माने ज्ञान थाय छे ते मेन् हे मुक्ति कहेवाय छे.

स शरीरसिदं वित्तं, न किचिदिकि निश्चितं । शुद्धचिन्मात्र आस्मा च, तत्कासित्यस्थलाधुना ॥ १९॥

અર્થ. શરીર સાથે આ િશ્વ કર્યા નથી એવા નિશ્વય થયા પછી શુદ્ધ અને ચિન્માત્ર આત્માજ એક અવશેષ હ**ે છે** ( આત્મા વગર શરીર અને વિશ્વ બધું નિશ્વયા છે એવા નિશ્વય થાય છે) એટલે બીજી કલ્પના કરવી -હેતીજ નથી.

#### શરીરાહિકની નધારતા.

ટોકા. શરીર તેમજ તેની સાથે આપ્યું વિશ્વ આત્મા સિવાય મિલ્યા છે, છતાં દાેરી છે એવું જાલવા છતાંએ કાે કાે કાે વાર સહેજ-સાજ અંધારું હાેય તા રજ્જામાં સપૈના લાસ થઈ જાય છે તેમ અનિર્વચનીય માયાની અંધારીમાં પ્રકારાન થવા છતાં પણ જગતના અને શરીરમાં હુંપણાના ભ્રમ પુરુષને થઇ જાય છે માટે જગત છે છે તે નથી એમ કહેવાય છે. અજ્ઞાનમાંથી ઉત્પન્ન થયેલું હોવાથી અજ્ઞાનની

માક્ક તે પણ અનિર્વચનીય મનાય છે. સતાન વારંવાર ભ્રમમાં નાંખી વિશ્વની કલ્પના કરાવે છે માટે જિજ્ઞાસ મુમુક્ષુએ વારંવાર આત્માના વિચાર કરી અર્થાત્ વિશેષત્તાન મેળવી અત્તાનના નાશ કરવા કે જેથી વિશ્વ અને તેની સાથે શરીરપણાની કલ્પનાના પણ સદંતર નાશ થાય.

# शरीरं स्वर्गनरकी वंथमोक्षी भयं तथा। कलानामात्रमेवैतर्सिकं मे कार्ये चिदात्मनः॥ २०॥

અર્થ આ શરીર, સ્વર્ગ ને નરક, બાંધ ને ધાક્ષ તથા ભય એ સા નિશ્ચય કલ્પના માત્ર છે અને હું તા ચિદાતમા સ્વસ્વરૂપ છું એટલે મારે તેની સાથે કઇ સંભંધ નથે.

रीक्ष विश्व अते शरीरते अवास्त्विक भानवामां आवे ता પછી શરીરને આશ્રુર્યે પ્રવર્તતાં શાસ્ત્રાે પણ અવાસ્ત્રવિક થઇ જાય: અતે જ્યારે શાસ્ત્રોએ અવાસ્તવિક થાય ત્યારે તે દ્વારા થતા વિધિનિષેધા-ત્મક ધર્મ અને વ્યવહાર પણ અવાસ્તવિક બની જાય. સ્વર્ગે, નરક. પં**ધ**, માસ અને ભય પણ રહે નહિ અને બધી અવ્યવસ્થા થઇ જાય, તેનું કેમ ! સત્યના અસત્ય સાથે સંબંધજ ઘટતા નથી અને જે સંબંધ માનવામાં આવે છે તે માત્ર કલ્પનાજ છે. જેમ સ્વપ્તમાં જોયેલા વાધ મિથ્યા છે અને તેના ભયે મિથ્યા છે તેમ પ્રકાનાન થયા પછી વિશ્વ, શરીર અને તેને વળગેલાે સઘળા પ્રપંચ પણ મિથ્યા ઠરે છે અતે જ્યારે તેનું મિથ્યાપણું એકચિન માત્ર સ્વરૂપમાં એકાકાર થઇ જાય છે. ત્યારે અલખત વિધિનિષધથી માંડીતે બધા પ્રાકૃત ધર્મો વ્યતે બધમાસ પણ તેમાં સમાઇ જાય છે. પ્રકાત્વ પ્રાપ્ત થયા પછી માસ રહોજ ક્યાં ! પ્રહ્મત્વ પ્રાપ્તિ એજ માસ. સન્ચિદાનંદ સ્વરૂપતા પ્રાપ્ત થઇ એટલે કે જ્યાં પ્રહ્મ એકરસ થઇ ગયું ત્યાં પછી કાેણ કાેને માટે વિધિનિષેધની કલ્પના કરે ! કાણ કાતે માટે માસ માર્ગ ! અર્થાલ યાદામયતા એજ માસ.

# अहो जनसमूहेपि नद्वैतं पश्यतो मम । अरण्यमिव संद्वतं क रतिं करवाण्यहम् ॥ २१ ॥

અર્થ. અહા ! ખ્રદ્યાન થતાં જનસમૂહમાં પણ હું દૈત- બેપણું જેતા નથી અને મને આ જનસમૂહ અરણ્ય જેવા લાગે છે ત્યાં પછી હું કયાં રતિ-પ્રીતિ કરું ?

ટીકા. જેને ધ્રહ્મત્તાન થાય છે તે દસ્યમાન્ માયામય વિશ્વને પણ દ્રંત—પાતાથી જીકું જેતા નથી. તેને તો જનસમૃદ એક માટા અરણ્ય—નિર્જનતા—(પ્રપંચ રહિત) વાળા—શન્ય જણાય છે, એટલે જ્યાં પાતાથી ખીજાં જણાતું નથી ત્યાં જ્ઞાની મુમૃક્ષુ ક્યાં પ્રીતિ કરે ! અર્થાત્ કહિં પણ નહિ. એકથી ખીજાં હોય ત્યાં રતિ—પ્રીતિ થાય છે, પરંતુ જ્ઞાનીને તો બધુંજ પાતારૂપ જણાય છે ત્યાં તે કાની સાથે પ્રીતિ કરે : અર્થાત્ જ્ઞાનીને પ્રોતિ કરવાનું બીજાં કંઈ રહેતુંજ નથી. તે તો ધ્યદ્ધસ્વરૂપ એક અદ્દેત પાતેજ પાતાને જાએ છે—જનસમૃદને જોતાં પણ તેમાં તે પાતાને દેખે છે એટલે તેને જગત, શરીર, શાસ્ત્ર—વિધિ નિષેધ અને ધર્મા વગેરે કંઇ કલ્પના કરવાનું કે પ્રીતિ કરવાનું રહેતુંજ નથી.

## नाहं देहो न मे देहो जीवो नाहमहं हि चित् । अयमेव हि मे बंध आसीचा जीविते स्पृहा ॥ २२ ॥

અર્થ. હું દેઢ નથી, તેમજ દેઢ મારા નથી, હું છવ નહિ પણ ચિત્ સ્વરૂપ છું, પર'તુ છવવાની મને જે સ્પૃઢા છે તે જ મારા બંધ મને બંધન કરતા છે.

ઢીકા. આત્મા દેહ નથી કારણ કે દેહ જડ છે અને આત્મા ચૈતન્ય છે. તેમજ આત્માને દેહ નથી, કારણ કે તે અસંગ છે. આત્મા જીવ પણ નથી કારણ કે જીવ અહંકારી છે ને આત્મા અહંકારરહિત છે. આત્મા તા અહંકારના સાક્ષા છે. આત્માને અહંકારનું કાર્ય જે કર્તૃત્વ તે નથી. સંસારી પ્રાકૃત જનાને તે વ્યવદારવાળા દેખાય છે તે તેમનું અજ્ઞાન છે.

આતમાં કંઈજ કરતા ભાગવતા નથી, પરંતુ લાકને તે કરતા માગવતા જેવા લાગે છે; એમ અન્યે માનેલું અન્યને—અવરને લાગતું નથી. અજ્ઞાની લાક આત્માને વ્યવહાર કરતા અને ભાગ ભાગવતા માને તેથી તે કર્તા ભાકતા ખની જતા નથી. આ બાબત સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે—ટાઢના દિવસામાં વાંદરાં ચણાકીએ એકઠી કરી તેને રપસાદ-સ્પર્થા અભિના ખાટારા ગણી ટાળે મળી તાપવા ખેસે છે અને પાસે પાસે ખસવાથી ગરમી ઉત્પન્ન થઇ તેમને ચણાકીએ દેવતા જેવી અને ગરમી આપતી લાગે છે, તેમ તેને તેઓ અભિરૂપ માને છે તેથી ચણાકીઓ કંઇ અભિ થઈ જતા નથી, તેમ અજ્ઞાની લાકા આત્માને કર્તાનોકતા અને વ્યવહારમાં વર્તતા માને તેથી આત્મા કંઇ કર્તાનોકતા ખની જતા નથી.

વળી જીવિત રમુહા એજ બંધ છે, પરંતુ આત્માને મરવા જીવવાપણું છેજ નહિ. મરવું જીવવું એ બે ધર્મો તો અંતઃકરણના છે અને આત્માને તો એ ઉપાધિ છેજ નહિ. તે તો ચિન્માત્ર સ્વરૂપ છે. જનકરાય પાતાને ચિન્માત્ર માની ઉપર્યુક્ત ધર્મો પાતાના નથી એવા નિશ્વયથી આનંદસ્વરૂપમાં નિમગ્ન થઇ આ પ્રમાણે પાતાને આત્મા માની આશ્વર્યના ઉદ્દગાર કાઢે છે.

### अहो भ्रुवनकञ्चोलैर्विचित्रैद्रीक् सम्रुत्थितं । मप्यनन्त महांभोधी चित्तवाते समुचते ॥ २३ ॥

અર્થ. અપાર સમુદ્રરૂપ મારામાં ચિત્તરૂપી વાયુને લીધે જગતમાંના વિચિત્ર રૂપ અનેક તર'ગા ઉત્પન્ન થાય છે (છતાં) તે એમના એમ પાછા સમાઈ જાય છે.

#### પ્રપંચની તરંગતા.

ઢીકા. માટા સાગરરૂપ મારા મનમાં ચિત્ત ચકડો ચઢલાં જગતમાંની લીલાઓને લગતા વિચિત્ર તેમજ નાના પ્રકારના તરંગા રૂપ વિચારા ઉત્પન્ન થાય છે, તેમ છતાં તે બધા તરંગા પાછા જેમ સમુદ્રના તરંગા સમુદ્રમાંજ સમાઈ જાય તેમ મારે વિષે સમાઇ જાય છે. એટલે કે પાણીમાંના તરંગા ભિન્ન જણાય છે તેમ છતાં પાણીરૂપજ છે અને પાણીમાંજ તેના સમાસ થઇ જાય છે. અર્થાત્ તે પણ પાણીરૂપજ છે: માત્ર વાયુને લીધે તરંગનું રૂપ ભાસે છે તેમ મારામાં પણ જગતની લીલાઓને લગતા અનંત કલ્લોલા ઉત્પન્ન થાય છે તેમ છતાં તે હુંરૂપ હાઈ પાછી મારામાં ને મારામાંજ આત્મબોધને લીધે સમાઈ જાય છે, તે ખરેખર આત્મનાનોજ પ્રતાપ છે.

#### मरु,नंतमहांभोधौ चित्तवाते महास्वित । अभाग्याजीववणिको भगत्योतो जिल्लाहा ॥ २४ ॥

અર્થ કુંર્યી અ લર પસુદ્રમાં લ લ્ય વિન્દર હીધે ઉત્પન્ન થતા વિચારાર્ય તરેએ અમિલિક વિભાગને નાૈકા જેમ નાશ યામે તેમ ચિત્તર્યી પવન શાં પડે છે ત્યારે એની મેળેજ સમી જાય છે.

# मय्यनंतमहांभोधौ आश्चर्य जीववीचयः । उद्यंति घ्रन्ति खेलंति, प्रविष्यंति स्वभावतः ॥ २५ ॥

અર્થ જનક નજા પેતિ આશ્ચર્યથી કહે છે કે–અહા! હું (મનરપી) મહાસમુદ્રમાં જીવરૂપી તર ગાઉઠે છે, એક બીજાને હશે છે, ખેલે છે અને સ્વભાવથીજ પાછા શમી જાય છે.

ટીકા. વારેલા–તજેલા વિષયની મનમાં અનુવૃત્તિ થાય તે बाधितानुवृत्ति કહેવાય છે. તે વૃત્તિને લીધે જીવનમુક્ત પુરુષના

મનમાં પણ મહાસમુદ્રમાં જેમ તરંગા થઈ થઇને વળી પાછા તેમાં ત્રેમાંજ સમાઇ જાય તેમ મનમાં ને મનમાંજ શ્રુમી જાય છે, જે (અત્રાસ્થોધી) તે બાધ કરતા નથી.

અનાદિ કાળના અધ્યાસને લીધે વિષયાની મનરૂપી સમુદ્રર ઉત્પત્તિ થાય છે. પરંતુ જેને પ્રહ્મતાનના સચાટ ખાધ થયેલા છે એ **જ**વનમુક્ત પુરુષોને બાધિતાનુવૃત્તિને લઈ વિષયે⊦ જણાય છે, પરં તેથી તેમને કંઈ વિકાર થતા નથી. તેમના મનમાં આવેલા વિષય વિચાર પાછા જ્ઞાનને લીધે કાર્ય કર્યા વગરજ શમી જાય છે. આ વિશદીકરણ માટે ઉદાહરણ આપતાં કહે છે કે, એક પુરુષ ઉનાળ લીધે રસ્તે જતાં જતાં તરસ્યા થયા. એક ઝાડની છાયામાં એ જળને માટે તે વિચાર કરતા હતા એટલામાં દૂર રેતાવાળા મેદાન તેને જળ જોવામાં આવ્યું. ઝાડ તબેથી ઉઠી તે તુષા સાંત કરવા મ તે મેદાન તરફ આગળ ગયા. જેમ જેમ તે આગળ જતા ગયા ત તેમ જળ દૂર ને દૂર દેખાતું ગયું, એટલે તેના મનને ખાતરી થઈ ચ્યા જળ નહિ પણ જળના ભાસ–મુગજળ છે. અને દૂરત્વ ત રવિકિરણાને લીધે રેતીમાં મને ખાલી જળના ભ્રમ થયા છે. આ જ નહિ પણ ભ્રમમાત્ર મિથ્યા જળ છે. આવેા નિશ્વય થતાં તે પાછો ક અને શાંતિ લેવાને પેલા ઝાડને છાયે આવીને ખેટા હળી વળીને જે આંખા પાછી તે રેતીના મેદાનમાં જળ જોવા લાગી. પરંતુ કર્ર તેને ત્યાં જવાના વિચાર સરખાંએ થયા નહિ, કારણ કે તેના અંત કરણને ખાતરી થઇ હતી કે રેતીના મેદાનમાં જળ નથી, પણ મ જળાભાસ છે. આ પ્રમાણે જેને વિષયાની અસારતા ને જગત નશ્વરતા સમજ્યઈ છે તે પુરુષના મનમાં બાધિતાનુવૃત્તિને લઈ વિ યોની તરંગમાળા ઉત્પન્ન થાય છે તા પણ તે તેને જાધ કરી શક નથી. અર્થાત્ તે તેને પાતાના પાછળ ખંચી-દાડાવા લઈ જતા નધ જનકરાજા કહે છે કે-હું આત્મત્તાનને લીધે સત્ય વસ્તુ સમજ્યો એટલે મને હવે વિષયોના વિચાર–તરંગ આવે છે, પરંતુ સમુદ્રમાં

AND CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

વીચિએાની માફક મને બાધ કર્યા વગર તે પાછા મારા મનની અંદર ને અંદર સમાઈ જાય છે—અહેા ! પ્રહ્મજ્ઞાનના પ્રતાપ કેવા અદ્ ભાત છે કે જે વિષયાનાં તરંગા ઉત્પન્ન થવા છતાં પણ તેની જાળને છેદી આપણને પ્રદ્ભેક્યમાંજ લીન રાખે છે!

## ।। इति श्रीमद्दष्टावक्रगीतायां स्वस्वरूपज्ञानोनाम द्वितीयोऽघ्यायः समाप्त ।।



# अध्याय ३ जो.

#### જ્ઞાનયાગ.

# अविनाशिनमात्मानमेकं विज्ञाय तत्त्वतः । तवात्मज्ञस्य धीरस्य कथमर्थार्जने रतिः ॥ १ ॥

અર્થ. તત્ત્વથી અવિનાશી એવા એક આત્માને જાણ્યા પછી તારા જેવા ધીર આત્મજ્ઞને અર્થાર્જનપર પ્રીતિ કેમ થાય છે ? ૧

દીકા. આત્મા નાશરહિત છે, અને એક સ્વરૂપ નિર્વિકલ્પ છે એવું તત્ત્વતઃ જાણ્યા પછી તારા જેવા ધીર આત્મન્નાનીને અર્થ, ધન, સ્ત્રી, પુત્ર વગેરેની પ્રીતિ–તે મેળવવાની ઈચ્છા કેમ થાય છે? ન થવી જોઇએ. આત્મા દેશ, કાળ અને વસ્તુ પરિચ્છેદ રહિત છે તેનું ન્નાન થયા પછી પુરુષને અર્થરતિ રહેવી જોઇએ નહિ છતાં કેમ રહે છે? તે સમજવા જેવું હોવાથી અષ્ટાવક્રજી કહે છે કે:—

# आत्माऽज्ञानादहो पीतिर्विषयभ्रमगोचरे । श्रुक्तेरज्ञानतो छोभो, यथा रजतविभ्रमे ॥ २ ॥

અર્થ. આત્માના અજ્ઞાનથી અને વિષયોના ભ્રમ થવાથી જેમ રૂપાના શુક્તિમાં ભ્રમ થવાથી તે લેવાની ઇચ્છા થાય છે તેમ અજ્ઞાનને લીધે વિષયના ભ્રમ થઇ અર્થે ચ્છા ઉપજે છે.

ટીકા. છીપમાં મિથ્યા રૂપું ભાસે છે તેમ છતાં અજ્ઞાનને લીધે તે લેવાની જેમ ઇ≈છા થાય છે તેમ આત્માના અજ્ઞાનથી માણુસને વિષયોનો બ્રમ થતાં તેની પ્રીતિ–થાય છે.

## विश्वं स्फुरति यत्रेदं तरंगा इव सागरे। सोहमस्मीति विज्ञाय किं दीन इव धावसि।। ३।।

અર્થ સાગરમાં તર'ગની માફક આત્મામાં આ વિશ્વ સ્પુરે છે તેવા જે હું છું એવું જણવા છતાં તું કેમ ક્રીનગરીખ (વિષયવશ જેવા) થઇ તેની પાછળ દાઉ છે?

ટીકા. આ વિશ્વ તા સાગરમાંના તરંગ જેવું આત્મામાં સ્પુરતું માત્ર છે એમાં સત્ય જેવું કંઇ છેજ નહિ, છતાં ભ્રમથી હું પુરુષ-વિશ્વ સત્ય છું એવા ભ્રમ થાય છે, પરંતુ હે જનક! તું કે જેને આત્મન્નાન થયેલું છે તે શામાટે દીનની માફક તેની પુંઠે ધાવન કરે છે? ૩

# श्रुत्वापि शृद्धचैतन्यं, आत्मानमतिसुन्दरं । उपस्थेऽत्यंत संसंक्तो, मालिन्यमधिगच्छति ॥ ४ ॥

અર્થ. અતિ સુંદર, અને શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્માને શ્રુત્વા–જાણ્યા–સાંભળ્યા પછી વિષયા સમીય વર્તી થતાં જેને અત્ય ત આસક્તિ થાય છે તે માલિન્ય–મૂદ્દતાને પ્રાપ્ત થાય છે.

ટીકા. ગુરુ પાસેથી શુદ્ધ ને સુંદર આત્મણાધ લીધા પછી વિષયા ઉપસ્થિત થતાં તરત તેમાં લુખ્ધ થઇ જાય એવા જે પુરુષ હોય તે બાધ અને જ્ઞાનને લજવે છે, એટલુંજ નહિ પરંતુ શુદ્ધ ચૈતન્યના જેને સાક્ષાત્કાર થયેલા છે એવા પુરુષ જ્યારે વિષ-યામાં પડે છે ત્યારે બ્રષ્ટ થાય છે અને એની યાગ બ્રષ્ટતા આપણને આશ્ચર્ય ઉપજાવે છે. હે જનકરાય! તમે કે જેમને આત્મણાધ થયેલા છે તેમણે તા એની મેળ મુખસન્મુખ આવી ઉભેલા–સહજપ્રાપ્ત થયેલા વિષયોને પણ વિષવત્ ગણી તજવા જોઇએ.

सर्वभूतेषु चात्मानं, सत्रभूतानि चात्मनि । मुनेर्जानत आश्चर्य, ममत्त्रमनुक्तेते ॥ ५ ॥ અર્થ. આત્માને સર્જાબૂતામાં અને આત્મામાં સર્થ-ભૂતાને જોનાર મુનિજનને જ્યારે મમત્વને અનુવર્તતા જોઇએ છીએ ત્યારે આશ્ચર્ય ઉપજે છે.

#### વિષય લાલસાનું ખળ.

દીકા. જે પુરુષને નિશ્ચય થયેલા છે કે—આત્મામાંજ સર્વભૂત અને સર્વભૂતમાં આત્મા એકજ વ્યાપાને રહેલા છે તે પુરુષને જયારે મમત્વ—મારાપણામાં વર્તતા અને મિધ્યા જગત માન્યા પણ છતાં તેમાં પ્રવર્તતા જોઇએ છીએ ત્યારે ખરેખર આશ્ચર્યજ ઉત્પન્ન થાય છે. હે રાજન્! અનાદિ અવિદ્યાના પાશ એવા દુર્જય છે કે માટા માટા મુનિઓ પણ તેને તાંડી છ્ટા થઇ શકતા નથી. એ તા કાઈ પૂર્વાબ્યાસી તત્ત્વ સંસ્કારીજન હાય છે તે જ તત્ત્વના બાધ થયા પછી વિપયાયી અળગા થઇ શંક છે. રાત્રિ—દિવસ જેને સદ્દશુરુના બાધ થયા કરે છે અને જે પાતે જેટલા અવકાશ મળે તેટલામાં આત્મા સત્ય છે અને આ માયાની જાળ અનાત્માથી ઉત્પન્ન થયેલી મુગજળ જેવાં ખાડી મિધ્યા અને બ્રામક છે એવા વિચારથી વિષયોને સમીપ આવતાં પણ તુચ્છ ગણી તેનાથી અળગા રહે છે તે જ પુરુષ જીવન-મુક્ત કહેવાય છે બીજો કાઈજ નહિ. પ

अस्थितः परमाँद्वतं, मोक्षार्थेपि व्यवस्थितः । आश्रर्थे कामवश्चगो, विकलः केलिशिक्षया ॥ ६ ॥

અર્થ. મે હાથ પરમ અદ્ભૈતમાં સ્થિત થયેલા પુરુષ જ્યારે કેલિ–કીડાના અભ્યાસથી કામવશ અને વિકળ થતા જણાય ત્યારે આશ્વર્ધ ઉપજે છે.

ટીકા. એ બહુજ આશ્ચર્ય ભરેલું છે કે અદ્વેતમાં માનનારો મા<mark>ક્ષાર્થી પુરુષ</mark> વિકળ જેવા કામવશ થઈ ક્રીડાસક્ત **થઈ જ**ય છે. આત્મનાન જેને થયેલું છે એવા પુરુષ ક્રીડાવશ થવા જોઇએ નહિ.

# अद्भुतं ज्ञानदुर्मित्रमवधार्यातिदुर्वछः । आश्रये काममाकांभेत्कालमन्तमनुश्रितः ॥ ७॥

અર્થ. જ્ઞાનના વિરાધી-શત્રુ એવા કામને પાતે અતિ દુર્ભળ હાવા છતાં પણ જેઓ સેવે છે તે અ'તકાળ દુ:ખી થાય છ.

ટીકા. કામ છે તે ત્રાનના તેની સાથેજ ઉત્પન્ન થયેલા સહજ શત્રુ છે, એવું જાણવા છતાં પણ જે પુરુષ અંતલગી દુર્બળ થઇ જતાંએ તેને છાડતા નથી તે દુઃખી થાય છે. ત્રાન મેળવી કામને ભજનારાઓ માટે અહિં આશ્ચર્ય ખતાવવામાં આવે છે. આશ્ચર્ય એજ છે કે−ત્રાન હોવા છતાં કામ છૂટતા નથી એવા પ્રબળ માયાના પાશ છે. જેમ બને તેમ કરીને ધીરે ધીરે પણ કામનાઓના ત્યાગ કરવા એ ત્રાનીને માટે હરહમેશ વિચારવાનું છે.

## इहाम्रुत्र विरक्तस्य नित्यानित्यविवेकिनः । आश्चर्ये मोक्षकामस्य, मोक्षादेव विभीषिका ॥ ८ ॥

અર્થ. આત્મા નિત્ય અને શરીરાદિક અનિત્ય છે એવા વિચાર કરી જાણનાર વિવેકી, વિરક્ત અને માક્ષની કામના-વાળા પુરુષને પણ કામનાઓ ઘતી હોવાને હીધે માક્ષને માટે ભય લાગે છે.

थीरस्तु भोज्यमानोपि, पीडचमानोपि सर्वदा । आत्मानं केवछं पश्यन न तुष्यति न कुप्यति ॥ ९ ॥ भानीनी निख्यता.

અર્થ ત્રાની પુરુષને શાક અને કાપ થતા નથી

કારણ કેં, તે માતમા સિવાય ખીજાં બધું મિખ્યા છે એમ સમજે છે. ભાગ ભાગવતા હાવાથી અને દ્વાકાથી સર્વદા પીકાતો દેવાથી પણ માતમાને નિર્વિકાર અને પ્રષ'ચથી મુક્ત કોતા રહે છે, તેથી માસપાસના વૈભવથી સંતાષ પામતા નથી, તેમ ભાગમાં વ્યવધાન આવે તેથી કાપે કરતા નથી, અર્થાત્ માત્રમાં નિમમ રહેતા તે પાતાને પ્રપ'ચથી મુક્ત સમજે છે.

चेष्टमानं शरीरं स्वं, पत्रयत्यन्यशरीरवत् । संस्तवे चापि निंदायां, कथं श्चुभ्येन्महाश्चयः ॥ १०॥

અર્થ. પાતાના શરીરને હિલચાલ કરતું એઇ તે બીલા શરીરવત્ ગણે છે, એટલે કે પાતે જે આત્મા છે તે શરીરથી લિલે છે, શરીર તે પાતે નથી, એવું સમજનાર મહા પુરુષ લેકિની સ્તુતિથી-વખાણથી આનંદ પામતાનથી, તેમ નિ'દાથી શોક પણ કરતા નથી. જેને આત્મસ્વરૂપનું જ્ઞાન થયું છે એવા જ્ઞાની, નાશવાન્ શરીરની ચેષ્ટાઓ- હિલચાલાની સ્તુતિ થાય કે નિ'દા થાય તેથી ક્ષાભ પામતા નથી.

मायामात्रमिदं विश्वं, पश्यन् विगतकातुकः । अपि सिमहिते मृत्या कथं श्चभ्येन्महाशयः ॥ ११ ॥

અર્થ. આ વિશ્વ બધું માયામાત્ર છે એવું સમજનારને તેમાં કંઇ કાૈતુક લાગતું નથી, એટલ તે ધીરખુદ્ધિવાળા જ્ઞાની પુરુષ, મૃત્યુને સમીપ દેખવા છતાં જરાએ ત્રાસ પામતા નથી. જેને આ જગતમાં બનતા બનાવામાંથી કાૈતુક જતું રહેલું છે અને જે વિશ્વને માયામાત્ર અસત્ માને છે એવા જ્ઞાનીને શરીર પણ મિથ્યા હાેવાથી તેના ઉપર માહ-પ્રીતિ રહેતી નથી,

અને જેને શરીરની નધરતા સમજવામાં આવી છે તેને પછી મૃત્યુના ભય પણ લાગતા નથી.

निःस्पृहं मानसं यस्य नैराज्येपि महात्मनः ॥ तस्यात्मज्ञानतृप्तस्य तुलना केन जायते ॥ १२ ॥ धीरखुद्धि पुरुषः

અર્થ. જ્ઞાની પુરુષની ઉત્કૃષ્ટતા અતાવતાં અતાવતાં કહે છે કે-જે મહાત્મા શાક અને હર્ષ પામતા નથી, તેઓ નિ:સ્પૃહ . છે, અને જે વળી આત્મજ્ઞાનથી સંતાષ પામેલા છે તેમની તા તુલનાજ કાેણ કરી શકે તેમ છે? અર્થાત્ કાેઇ તેમની સમાનતા કરી શકનાર નથી. જેમના સર્વે મનારથ શાંત પડી ગયેલા છે અને જેમની વૃત્તિએ આત્મામાંજ સમાઇ ગયેલી છે તેની તુલના થઇ શકતી નથી, તે પુરુષ મહાન્ છે-અતુલ્ય છે.

स्वभावादेव जानन्तो, दृष्यमेतन्न किंचन ।

इदं ग्राह्मिदं त्याज्यं, स कि पश्यति धीरधीः ॥ १३॥ अथ. स्वक्षावधीक केने स्थेम समका गयुं छे है, स्था अध्या नक्षात्र भाग्न हृश्य छे स्थेमां सत्य केवुं डंध पछ्य नथी. स्था भेवुं डंध रहेतुंक नथी. श्रीपमां देणाती सांसी है ज्याग करवा केवुं डंध रहेतुंक नथी. श्रीपमां देणाती सांसी है ज्या मात्र होवाथी केम जाटी ने अदी लेक डहेवाय; तेम स्था करात पछ हश्यमान होवाथी जाटुं तेमक अइं छे, पश्तु केने स्वत्मज्ञान थयुं छे तेने तेमांथी डंध अद्धा हश्य हे तक्ष्या के वुं छेक नहि, ते ते ज्या प्रपंत्र मिथ्याक माने छे.

अंतस्त्यक्तकषायस्य, निर्द्वन्द्रस्य निराशिषः ।

#### यहच्छ्यागतो भोगो, न दुःस्वाय च तुष्ट्ये ॥ १४ ॥

અર્થ જેણું અંતઃ કરણથી વિષયારૂપી મેલ-કષાયને છાડી દીધા છે, તે શીતા પણ દિ દ્વંદ્રાથી તેમજ સુખદુ: ખાદિથી રહિત છે. જેની વિષયવાસનાઓ નષ્ટ થઇ ગયેલી છે એવા સમચિત્ત પુરુષને અર્થાત્ આત્મન્નાનીને યદ્દુ અએ-દેવયાએ લાગ પ્રાપ્ત થાય છે, તે સુખકારક લાગ હાય કે દુ: ખકારક હાય, છતાં તે તેને હર્ષ ઉપજાવતા નથી અને દુ: ખે કરતા નથી. આવી પડેલી સ્થિતમાં તે સમભાવથી રહે છે, નથી હરખાતા કે નથી શાક કરતા, આવા ન્નાનોને ધીરણ દિવાળા જાણવા. ૧૪

हंतात्मज्ञस्य धीरस्य, खेलतो भोगलीलया। न हि संसारवाहीकैर्मू हैः सह समानता॥ १५॥

અર્થ. લાેગલીલામાં રમતા ધીર આત્મજ્ઞાનીની સંસા-રવાહી મૂઢા સાથે સમાનતા કદાપિ પણ થઇ શકતી નથી.

ટીકા. તત્ત્વવિદ્ જ્ઞાની પુરુષ, કે જેને આ જગત મિથ્યા સમજાયેલું છે તે દૈવવશાત્ આવી મળેલા બોગો ભોગવતા હોય તો પણ તેમાં આસક્તિ રાખતા નથી. ઇન્દ્રિયો જે મિથ્યા છે તે તેના કાર્યમાં પ્રવર્તે છતાં છવાત્મા અનાસક્ત રહે એટલે તેને બાધ કરતી નથી. આવા ધીર અને આત્મન્ન પુરુષની સાથે સંસારના ભોગોમાં રચીપચી રહેલા મૃઢ પુરુષો સાથે સમાનતા કરવી–માનવી તે ખાંઢું છે. પ્રપંચ ખાટા છે એમ સમજનાર આવી પહેલા પ્રપંચમાં રમે તેથી તે કંઇ આસક્ત મૃઢ પ્રપંચી સાથે સરખાવાય નહિ.

यत्पदं भेप्सवो दीनाः शकाद्याः सर्वदेवताः । अहो तत्र स्थितो योगी, न हर्षम्रुपगच्छितः १६॥ અર્થ: જે પકની ઇચ્છા શખતા કર્ન્ક અને સર્વ દેવ-તાએ દીન થઇ ઉભા રહે છે, તે પદને પ્રાપ્ત કરી બેઠેલા યાળી (બિલકુલ) હર્ષ પામતા નથી, એ કેવું આશ્ચર્ય છે.

ટીકા. અહેા! ધન્ય છે તે યાંગીની નિઃસ્પૃહતાને કે જે પદને ઇચ્છતા ઇન્દ્રાદિ દેવતાઓ દીન થઇ જઇ યાચના કરે છે, તે પંદ પામવા છતાં પણ એને હરખ થતા નથી. આખું વિશ્વ જેને માંયા-મય સમજ્યું છે તેને આત્માનંદ સિવાય બીજાં કહ્યું પદ મેળવવાની ઇચ્છા રહેં! નાજ રહે; કારણ કે, પરમ આનંદ જે અદ્ભૈત તે જ એક ચિદ્ધન છે સિવાય બીજાં કંઇ વિદ્યમાન છેજ નહિ. જેને માટે દૈત છેજ નહિ તેને બીજાં મેળવવાની ઇચ્છાના અવકાશજ નથી. પાતે પાતાને મેળવ્યાથી જે આનંદ સ્વરૂપ યાગીને પ્રાપ્ત થાય છે, તે મળ્યા પછી તેને બીજાં કાઈ પદ મેળવવાનું રહેતુંજ નથી.

तज्ज्ञस्य पुण्यपापाभ्यां स्पर्शे। हान्तने जायते । न हाकाशस्य धूमेन दंश्यमानापि संगतिः ॥ १७॥

અથે. જેમ ધુમાર્ડીના સ્પર્શ આકાશને થતા હાય એમ દેખાય છે, પરંતુ વાસ્તવમાં થતા નથી, તેમ તત્ત્વન્ન-એવા જ્ઞાનીને પાપ પુરુષના સ્પર્શ થતા નથી.

#### વિધિનિષેધ વિચાર.

ટીકા. જેને તત્ત્વ બાધ થયેલા છે એવા ત્રાની પુરુષને—આકાશને જેમ ધુમાડીની અસર સ્પર્શ થતા નથી તેમ પુષ્ય પાપની અસર કે સ્પર્શ થતા નથી. માતા અને બાળકને જેમ પુષ્ય પાપ લાગતાં નથી તેમ ત્રાની જે આત્મા સિવાય બીજાં કંઇ હાેવાનું જાણતાજ નથી, તેને પાપ પુષ્ય કેવી રીતે લાગે ? નજ લાગે. મહા વાક્ય દ્વારા જેણે ભાગત્યાગ લક્ષણાથા તત્પદ અને ત્વંપદના અર્થના નિશ્ચય કરેલા છે, તેને અંતઃકરણના ધર્મા જે પાપ પુષ્ય વગેરે છે તે

ભાધ કરતા નથી. વિધિ નિષેધ એ જેનું સનાયેલું કર્મ-ક્રિયા ચાલુ છે અને આત્મન્નાનથી જેઓ પરમાત્મ સ્વરૂપના વિચાર કરેલા નથી તેને પાપ પુષ્ય લાગે છે, જેણે પાતાના-આત્મ તત્ત્વ સિવાય ખીજા કશાને-અન્યની-એકથી ખીજાની જેને સમજજ નથી, અર્થાત્ પાતામાં જળહળતા આત્મ જ્યાતિ સ્વરૂપ સિવાય જેને બધુંજ અસલ ભાસેલું છે તેને, જગતનાં કાર્યો-અરે જગતનાં કાર્યો તા શું પણ મૃત્યુ પણ પાતાથી ભિન્ન લાગતું નથી, તેને કાેણ બાધ કરે ! એ તાે એક અપ્યંદ પ્રદલ સ્વરૂપજ છે.

# आत्मैवेदं जगत्सर्वे क्षातं येन महात्मनः। यहच्छया वर्तमानं तं निषेद्धं क्षमेत कः॥ १८॥

અર્થ. આ સઘળું જગત એક આત્મા રૂપ છે એમ જે મહાત્માને સમજ્યેલું છે તેને પ્રાય્ણ્ય શાત્ વર્તમાનમાં વિધિનિષેધ લગાડવાને કેલ્લું અમર્થ છે?

દીકા. વેદમાં જે વિધિનિષેધ છે તે સંસારમાં પ્રવર્તતા પુરુષ્તે માટે છે, જ્ઞાની અને પરમહંસને માટે વેદ પ્રતિપાદિત કર્માદિ ખાધ કરતાં નથી. પ્રવૃત્તિમાં જેને ચાલવાનું છે અને અવસ્થા પ્રમાણે જેને કર્મ કરવાનાં છે તેને માટે વેદના વિધિનિષેધ છે. જ્ઞાની—તત્ત્વને માટે નથી. જેણે પાતાના આત્મામાંજ વિશ્વને માન્યું છે તેને યદ્દ-ચ્છયા ભાગાદિક મળી આવે અને તે તેના ઉપબાગ કરતા જ્ણાય તાપણ તે લાભાતા નથી, કારણ કે, તે પાતે ભાગ અને બાકતા માનતા નથી, જેને દૈતના આભાસજ છે નહિ તેને માટે વૈદિક કર્માદિ ક્રેઈ જ નહિ. તે તા એક પરમાનંદ સ્વરૂપ છે.

आबहारतंबपर्यते, भूतग्रामे चतुर्विधे। विद्वस्यैव हि सामर्थ्य-मिच्छा निच्छा विवर्जने ॥१९॥ अर्थ प्रकास भांडीने तृष्यु पर्यंत सार प्रधारना सूत- શામ-ભૂતસમૂહમાં કયાં ઇંગ્છા કરવી કર્યો ન કરવી તેનું જ્ઞાન સામર્થ્ય વિજ્ઞાનીને હાય છે.

ટીકા. પ્રકાશી માંડીને આખા જગતમાંની તમામ વસ્તુઓમાં પોતાને શું ઇચ્છવા યોગ્ય અને શું નહિ ઇચ્છવા યોગ્ય છે તેનું સંપૂર્ણ જ્ઞાન તત્ત્વભાધીને હોય છે—અર્થાત જેમને જગતના માહ લાગેલા હોય છે, અને જેઓ પ્રપંચમાં પ્રવૃત્ત છે તે, જેમને શું ઇચ્છવા યાગ્ય અને શું નહિ ઇચ્છવા યાગ્ય છે તેની સમજ પાડવી પડે છે, અને તેણે વિધિનિષેધાને અનુસરીને ચાલવું એ તેના ધર્મ છે; પરંતુ જેને પ્રકાશી માંડી તૃણ પર્યત સારા વિશ્વનું પાતામાંજ એક્ય સમ-જાયેલું છે તેને માટે ક્યાં ઇચ્છા કરવી અને ક્યાં ન કરવી, એવા પ્રશ્નજ રહેતા નથી.

કેટલાક વિદ્વાના એમ કહે છે કે, જ્ઞાનીને જે ઇચ્છા થાય છે તે દેવચ્છાથી થાય છે; અને અજ્ઞાની સંસારીને જે ઇચ્છા થાય છે તે એનામાં અંતઃકરણની હોય છે અર્થાત ભાગની લાલસા થવાથી ઉત્પન્ન કરેલી હોય છે; એટલે એને પુણ્ય પાપના બાધ આવે છે. વળા આત્મજ્ઞાનીની પ્રવૃત્તિ ધારણા પુરઃસર હાતા નથી સહજજ હાય છે, અને ત્યાં સહજમાંજ તેને ભાગ મળા આવે છે. દાખલા તરીક—ભૂખ્યા પુરુષ ભાજન માગવા જાય છે, ધરાધર ભટકે છે અને તે મેળવવાના સારા ખાટા યતન પણ કરે છે. યાગી તેને ભૂખ લાગેલી છે કે નહિ, તેના ભાન વગરજ સહજ બહાર નિકળે છે અને માર્ગમાં તેને ભાજન મળા જાય છે. આવી રીતે ભાગ મળે ખરા ? એ શંકાના સમાધાનમાં કહે છે કે—હા, યદચ્છાએ દેવજ તેને મેળવી આપે છે. અજગર ભક્ષ શોધવા જતા નથી, તેમ છતાં તેને ભક્ષ આવી મળે છે અને તે તેનો ભાગ લે છે. નિર્ગુણ યાગી મહાત્માને વળા એમાં સ્વાદ અને સારા ખાટાપણાની ભાવના પણ હોતી નથી. જે વખતે જેટલું મળી આવ્યું તે તે ભાગવી લે છે. આ પ્રમાણે જેને ઈચ્છા

અનિ-જીની અસર રહેતી નથી તેને વૈદિક વિધિનિષેધના બાધ આવતો નથી. કહ્યું છે કે:—

भेदाभेदी सपदि गलिती पुण्यपापे विश्वीर्णे मायामोही क्षयग्रुपगती नष्टसंदेहहत्तेः । शब्दातीतं त्रिगुणरहितं माप्य तत्त्वावबोधं निश्लेगुण्ये पथि विचरतां को विधिः को निषेधः ॥

જ્ઞાનીને કર્મભાગ પણ નથી.

શભાશભ કર્મનાં કળ અવશ્ય ભાગવવાં પડે છે એ વાત પણ આત્મળોધી જ્ઞાનીને લાગુ પડતી નથી. મરણના પણ તેને ભય લાગતા નથી એમ કહ્યું તેનું તાત્પર્ય એ છે કે જ્ઞાનીને મરણ જેવું પણ કંઇ નથી, કારણ ક્રે–મરણ દેહતે છે. પ્રાણતે નહિ. યાેગીએ માટે ક્યું છે કે-તેમના પ્રાણ લાકાંતર કરતા નથી પરંતુ अत्रे व समयलीयते તે પાતે પાતામાંજ લય પામી જાય છે. વળી એક એવી શંકા પણ કરવામાં આવે છે કે–પ્રક્રા ત્રાનથી અત્રાન નાશ પામે છે તા પછી અજ્ઞાનના કાર્યરૂપ જે શરીર તે પણ નાશ પામલું જોઇએ. આના સમાધાનમાં એમ કહેવાય છે કે નાનાગ્રિથી અન્નાનના નાશ થતાની સાથેજ જ્ઞાનીનું શરીર નાશ પામે છે, એટલે કે જગતજ જ્યારે તેને વિદ્યમાન લાગતું નથી ત્યારે જગતમાં રહેલં શરીર વિદ્યમાન છે એમ ક્રેમ લાગે <sup>શ</sup> નહિજ. શરીર તાે તેને ભાસ માત્ર જણાય છે. જેમ કપ**ડ** ખળીને ભસ્મ થયા છતાં પણ ભસ્મરૂપ તેનું સ્વરૂપ કેટલીકવાર લગી ભાસતું જણાય છે, તેમ જ્ઞાનીનું શરીર પણ માત્ર ભાસરૂપજ રહે છે અને પછી તે પંચત્વમાં કહિં મળી જાય છે તેની એની પરવા રહેતી નથી. તેના શરીર સાથેના સંબંધ નાન સાથેજ નાશ પામેલા હોય છે.

# भारमानद्वयं कश्रिज्ञानाति जगदीत्वरं। यद्वेत्ति तत्स कुरुते न भयं तस्य कुत्रचित्।। २०॥

અર્થ. કાઇ પુરુષ આત્માને અને જગદી ધરને અદ્ભય-જાણે છે અને જે આમ જાણે છે, તે તે પ્રમાણે કરે છે, એટલે તેને કાઇ ઠેકાણે ભય રહેતાજ નથી.

ટીકા. ત્રાન થતાંજ દૈત રહેતુંજ નથી અને દૈતના જવા સાથે અહંકાર જાય છે, એટલે ત્રાનીને અદ્દેત થયેલાને કાઇ ઠેકાણે કે કાઇના ભયજ રહેતા નથી, જેની દિષ્ટમાં બીજાં છેજ નહિ તેને ભય કાના ને કેવી રીતે સંભવે ? પ્લક્ષ ત્રાન થતાં તે તા પ્લક્ષ સ્વરૂપજ થઈ જાય છે. તેને એક સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ તે પાતે તેજ—જગત એવા નિશ્ચય થઈ ગયેલા હાવાથી તે સ્વયં જ્યાતિરૂપ થઈ રહે છે. શ્રુતિમાં વારંવાર કહેલું છે કે ब्रह्मांबद् ब्रह्मांब भवति ॥

# ।। इति श्रीमदृष्टावक्रगीतायां ज्ञानस्वरूपनिर्णयोनाम वृतायोऽध्यायः समाप्त ॥

# अध्याय ४ थो.

#### મનાલયના બાધ.

# न ते संगोस्ति केनापि, कि शुद्धस्त्यक्तुमिच्छिसि। संघात विरुपं कुर्वन्नेवमेव रूपं व्रज्ञ ॥ १ ॥

અર્થ. તું શુદ્ધ સ્વરૂપ છે અને તારા કાઇ સાથે સંગ —સંબ'ધ નથી તા પછી તું શું તજવા ઇવ્છા કરે છે ? દેઢાદિક સ'ધાતના ત્યાગ કરતા કરતા તું લય પામ.

ટીકા. અષ્ટાવક છ કહે છે કે-હે જનકરાય! તું શુદ્ધ પ્રક્ષ સ્વરૂપ છે, તારા આ માયામય જગતમાંની કાઈ વસ્તુ સાથે-એટલે કે શરીર, અને ઇંદ્રિયાદિક સાથે પણ સંબંધ નથી, તા પછી તું શાના ત્યાગ કરવા દ≃છે છે? સંઘાત રૂપ જે તારા માની લીધેલા દેલાદિક અવયંતા મન, અંતઃકરણ અને ઇન્દ્રિયો વગેરે છે તેને કાચબા જેમ પાતાના અંગ-પગ વગેરેને પાતામાં સમાવી-ખેચી લઇને રહે છે તેમ તું પણ એ સંઘાતના વિશેષે કરી લય કરતા હતા ધારે ધીરે લ્ય પ્રતિ જ એટલે પ્રદ્ભેકય સાધ, અર્દ્દત સ્વરૂપ બની જા.

# उदेति भवतो विश्वं, वारिधेरिव बुद्बुदः। इति ज्ञात्वैकमात्मानमेवमेव छयं व्रज्ञ ॥ २ ॥

અર્થુ. સાગર-સમુદ્રમાં જેમ પરપાટા થાય છે તેમ તારામાંથી આ વિશ્વ ઉદે થાય છે અને આત્મા તા એકજ 🕏 એમ જાણીને લય પ્રતિપળ-માક્ષને માગે ચઢ.

હીકા. તારામાંથી જગત ઉત્પન્ન થાય છે એટલે કે, મનના સંકલ્પથી સ્વપ્તની માકૂક જગત ઉત્પન્ન થાય છે અને મન આ-

ત્મામાં લય પામે છે ત્યારે જગત પણ લય પામે છે. મનાલયને માટે યતન કરવા એ માેલાર્થીને માટે જરૂરનું છે. મન એજ મનુષ્યને બંધમાેલમાં નાંખનાર છે, બંધમાેલ મનના ધર્મ છે એટલે મન શાંત થતાં બંધમાેલ જેવું કંઈ રહેતુંજ નથી, માટે આત્મામાં મનના લય કરવાથી જગતના લય એની મેળેજ થઈ જય છે.

## मत्यक्षमप्यवस्तुत्वाद्विश्वं नास्त्यमळे त्वाय । रज्जुसर्प इव व्यक्तमेवमेव छयं व्रज ॥ ३ ॥

અર્થ. પ્રત્યક્ષ દેખાતું એવું વિશ્વ પણ રજ્જાસપૈની માફક અમલ-શુદ્ધસ્વરૂપ એવા તુંમાં નથી, એમ ધારીને લય પ્રતિ જા.

ટીકા. દોરડીમાં સાપ નથી છતાં સાપ ભાસે છે, છીપમાં ચાંદી નથી તેમ છતાં ચાંદીના ચાપ્ખો ભાસ થાય છે: તેમ વિશુદ્ધ-સ્વરૂપ એવા 'તું'માં જગત નથી તેમ છતાં સ્પષ્ટ જગત જણાય છે, પરંતુ તે અવાસ્તિવિક છે. ગંધર્વનગર અને સસલાનું શિંગડું છેજ નિદ્ધ-વંઝાપુત્ર છેજ નિદ્ધ, તેમ છતાં શખ્દમાત્રે કરીને તે મિય્યાપણાથી ખાલાય છે, તેમ આ જગત વાસ્તવમાં નથી 'હું'જ માત્ર છું એવા વિચાર કરી લય પામ.

# समदुःखसुखः पूर्ण आशानैराश्ययोः समः । समजीवितमृत्युः सन्मेवमेव छयं व्रज ॥ ४ ॥

અર્થ. દુઃખ અને સુખમાં સમવૃત્તિ, પૂર્ણુ, આશા-નિરાશામાં સમ–અક્ષુષ્ધ અને જીવવામાં તથા મગ્વામાં **પણ** સમતાવાળા રહી ધીરે ધીરે લયને પામ.

ટીકા. આત્માનંદથી પૂર્ણ-પરયક્ષજ એક પૂર્ણ છે-અક્ષય, અવિકારી, અવિનાશી છે. હે જનક! તું એવા પૂર્ણ થા. દુઃખસુખમાં, આશાનિરાશામાં અને છવવા મરવામાં પણ સમતા ધારણ કર; અતે આ જગત-સ્વપ્તની માક્ક ઉત્પન્ન થયા પૂર્વે પણ નહોતું, વર્તમાનમાં નથી અને હવે પછી પણ રહેવાનું નથી, એવા વિચાર કરી મનને આત્મામાં લઇ જ અને સર્વત્ર પ્રકા, પ્રકા ને પ્રકા છે, એવા ચિંતવનવડે મનાલય કર.

# आकाशवदनंतोऽहं, घटवत्प्राकृतं जगत् । इति ज्ञानं तथैतस्य, न त्यागो न ग्रहो छयः ॥ ५ ॥

અર્થ. આકાશની માક્ક હું અન'ત છું અને ઘટવત્ જગત પ્રાકૃત પ્રકૃતિથા ઉત્પન્ન થયેલું છે એમ જાણવું -એવું જ્ઞાન લીધું એટલે તેના ત્યાગ શ્રહ્યુ કે લય ક'ઇ નથી. ૧ મનાલય પણ મિથ્યા છે.

2ીકા. આગલા વિવરષ્ડુમાં લય કરવાનું ઉપદેશ્યા પછી હવે લયને માટે પણ કહે છે કે-લય છે તે પણ ઉત્પન્ન થનાર હાવાથી મિથ્યા છે. જે વસ્તુ કે વિચાર ત્રણે કાળમાં નથી તે જ સત્ય છે, જગતની ઉત્પત્તિ માનનારને માટે લય કરવાના છે. જગતની ઉત્પત્તિ-નેજ જેણે મિથ્યા માની છે તેને માટે લય પણ મિથ્યા છે. ગ્રાનીને જગત છેજ નહિ, તા પછી તેના લય કરવાનું ક્યાં રહ્યું !

# महोदधिरिवाहं सप्रपंचो वीचिसन्निभः। इति ज्ञानं तथैतस्य, न त्यागो न ग्रहो लयः॥ ६॥

અર્થ. હું મહાદિધ–મહાસાગર જેવાે છું અને પ્રય'ચ જગત છે તે તાે તેમાં ઉઠતા લાેહ–તરંગ સમાન છે, એવું જ્ઞાન થાય છે એટલે ત્યાગ, બહુણુ અને લય રહ્યાંજ નહિ.

**ટીકા.** જ્ઞાન એવું થાય કે જ્યારે પુરુષ પાતાને મહાદિધ

સગાન અને પ્રપંગને તેમાંના તર'ગ સમાન ગણે. જ્યારે એવું જ્ઞાન પ્રગઢે ત્યારે તે પુરુષને ત્યાસ, ગ્રહણ ને લયતું પ્રયોજન રહેતુંજ નથી.

# अहं स श्रुक्तिसंकाशो, रूप्यवद्भिषकल्पना । इति ज्ञानं तथैतस्य, न त्यागो न ग्रहो लयः ॥ ७ ॥

અર્થ હું શુક્તિરૂપ છું અને વિશ્વકલ્પના તેમાં રૂપા જેવી છે, એવું જ્ઞાન લ્યાે એટલે ત્યાગ, ગ્રહ્ક અને લય ક'ઇ નહિ રહે.

ટીકા. વાદ તરીકે સ્વીકારી હયા કે શુક્તિ જાણે સત્યરૂપ છે અને અલખત, સામાન્યજન એવા સર્વને તે પ્રત્યક્ષ છે. આવા જવાતમાને જાણી હયા અથવા જવાતમાં જેને બ્રમથી માને છે એવા જગતને દષ્ટાંતમાં હયા. શુક્તિ સત્યરૂપ છે પરંતુ તેમાં થતા રૂપાના બ્રમ તા તદન ખાટા છે. માત્ર કલ્પનારૂપેજ તે ભાસે છે, તેમ જગત અને તેમાંના ધર્મા અને કાર્યો કવળ કલ્પનામાત્ર છે, ખિલકુલ સત્ય નથી. જગત અને તેમાંનું સર્વ સ્વમની વસ્તુઓ અને હિલચાલાની માફક અસત્ય છે. આવું જેને પરિપૂર્ણ જ્ઞાન થાય છે, તેને જગતમાંથી કંઇ તજવા જેવું, કંઇ ગ્રહણ કરવા જેવું ને કંઇ લય કરવા જેવું લાગતુંજ નથી, તેને સર્વ મિથ્યા છે.

# अहं वा सर्वभूतेषु सर्वभूतान्यथो मिय । इति ज्ञानं तथैतस्य, न त्यागो न ग्रहो छयः ॥ ८॥

અર્થ. હું સર્વ ભૂતામાં રહેલા છું અથવા સર્વ ભૂતમાત્ર મારામાં રહેલાં છે, તેથી તેમના ત્યાગ, ગ્રહ્ય કે લય કંઇ નથી; આવું જ્ઞાન તે જ ખરૂં જ્ઞાન છે.

ટીકા ત્રાની તા તે જ કહેવાય કે જેને એમ સમજાયેલું હાેય કે, દું આ કેહવાળા સામુક્ર નામ રૂપવાળા જગતમાંના સોક ધું, એમ નહિ, પરંતુ હું અદિતીય પ્રાહ્મસ્વરૂપ છું અને સર્વભૂત એટલે પ્રાણી માત્રમાં હુંજ રહેલા છું અને આ અનેક વિધનાં પ્રાણીઓ, વસા, અને જડચેતન્ય જણાતું જગતે—મારામાં રહેલું છે. જ્યારે પુરુષને એમાંનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે તેને કશું ત્યાંગ કરવા જેનું, કશું શ્રેહિણ કરવા જેનું અને અમુક અમુક લય કરવા જેનું છે, એમ લાગે હું રહેતું નથી. આ પરમાનંદ સ્વરૂપતામાં સર્વ સમાઈ જાય છે. આનું શ્રીન તે સત્ય ત્રાન કહેવાય અને તે જેને પ્રાપ્ત થયેલું છે તે જે છેવનમુકત આનેદસ્વરૂપ થયા કહેવાય.

સમુદ્રરૂપ ચ્પાત્મા ને મન તરંગ.

मय्यनंतमहांभोधा, विश्वपोत इतस्ततः । भ्रमति स्वान्तवातेन, न ममास्त्यसिंहण्युता ॥ ९ ॥

અર્થ. હું રૂપ અન ત મહાસાગરમાં વિશ્વરૂપી નાૈકા (હાડી) મનરૂપી પવને કરીને આમતેમ ભમે છે–ઝાેલાં ખાય છે, પરંતુ મને તેની અસહિષ્ણુતા નથી, અર્થાત્ તત્ત્વણાધને લીધે હું તે સહી લઉ છું.

ટીકા. જ્ઞાની કહે છે કે મારારૂપ (મનરૂપ) મહાસાગરમાં જગત જે હોડી સમાન છે તે અંતરની ઊમિઓરૂપી પવનથી આમ- તેમ ભમે છે, એટલે જગતમાંના ભાગાદિક વિષયા તરફ ધસે છે, તાં પણ હું તે સલળું મિથ્યા—માયા માહનું પરિણામ છે એમ જાણીને સહન કરી લઉ છું. અંતઃકરણ—મનરૂપી વાયુ, વિશ્વપાતને જેમ ધસડી જાય તેમ ધસડાવા દેતા નથી, પરંતુ ધાલભાવમાં દઢ રહું છું.

मय्यनंतमहांभोधे। जगद्वीचिः स्वभावतः । उदेतु वास्तमायातु न मे दृद्धिर्न च क्षति ॥ १० ॥ अर्थ. डु'३५० मडाजागरभां स्वकावधीक कगत३५० તર'ગા ઉત્પન્ન થાય છે. એ તર'ગા ઉત્પન્ન થાય અગર અસ્ત થઇ જાય તેથી મારામાં ક'ઇ વૃદ્ધિ કે ક્ષતિ થતી નથી.

ટીકા. સમુદ્ર અને તેમાંના તરંગના દર્શાંતથી કહે છે કે જેમ તરંગ થવાથી કે તે લય પામવાથી સમુદ્રને કશી અસર થતી નથી, તેમ આત્મા જે અખંડ નિર્વિકારી છે તેને પણ જગત ઉત્પન્ન થાઓ કે લય પામા તેથી કંઈ લાભ હાનિ–વૃદ્ધિ કે ક્ષતિ થતી નથી. સમુદ્ર તા ભરતી ઓટ થવા છતાં પણ એકસ્વરૂપેજ રહે છે. તેને કંઈ પણ લાગતું વળગતું નથી, તેમ આત્માને આ જગતના પ્રપંચથ કંઇ લાગતું વળગતું નથી.

मय्यनंतमहांभोधा, विश्वं नाम विकल्पना। अतिशांतो निराकार एतदेवाहमास्थितः॥ ११॥

અર્થ. મારારૂપી મહાસાગરમાં વિશ્વરૂપી કલ્પના માત્ર નામરૂપજ છે. હું તા નિરાકાર અને અતિ શાંત છું. એક આ-ત્મામાંજ આસ્થિત-સ્થિતિ કરીને રહેલા છું.

દીકા. સમુદ્રમાં જેમ તરંગાદિ થાય છે તેમ આત્મામાં જગતની કલ્પના કરેલી તે પણ ના પાડતાં કહે છે કે—આત્મા તો તદન અલગ છે. આત્મામાં જગતની કલ્પના પણ સંભવિત નથી. એનું અનંત સ્વરૂપ નિરાકાર છે અને એને કાઇના સ્પર્શ માત્ર પણ સંભવતા નથી. વેદાદિમાં આત્માને નિરાકાર અને નિરંજન સ્વરૂપ જણાવેલ છે તેની જનકના હૃદયને ખાતરી થઇ છે તેથી તે પાતે મહાસમુદ્રના દ્રષ્ટાંતથી પાતે સર્વ પ્રપંચથી અલિપ્ત છે, એનું કહે છે. પાતાના નિરાકાર નિરંજન સ્વરૂપની પ્રતીતિ બતાવે છે.

नात्माभावेषु नो भावस्तत्रानंते निरंजने । इत्यसक्तोऽस्पृद्दः शांत एतदेवाद्दमास्थितः ॥ १२ ॥ અર્થ. ભાવામાં આત્માનથી અને આત્મામાં-જે અનંત અને નિર'જન છે તે આત્મા–પ્રદ્યમાં ભાવાદિક નથી, આસક્તિ રહિત અસ્પૃહ અને શાંત એવા આત્મામાં હું તાે સ્થિત છું.

ટીકા જનક કહે છે કે ભાવ–દેહાદિકમાં આત્મા નથી અને આત્મામાં દેહાદિક નથી, એ તા નિરંજન, અનંત, અસક્ત, અસ્પૃહ અને શાંત છે. અને તેમાંજ હું રહેલા છું અર્થાત્ હું, પણ આત્મ-સ્વરૂપજ થઇ ગયેલા છું.

# अहो चिन्मात्रमेवाहं इन्द्रजालोपमं जगत्। अतो मम कथं कुत्र हेयोपादेय कल्पना।। १३।।

અર્થ. હ' ચિન્માત્ર આત્મા છું, અને જગત તા ઇન્દ્ર-જાળની માફક મિથ્યા છે, એમાં મને હૈય (ત્યાજ્ય) અને ઉપાદૈય પ્રાપ્ત કરવા જેવું કશું ક્યાંહિં છેજ નહિ. હું (જનક) જે પ્રદાશ્વરૂપ માત્રશાંત અને નિર જન છું, તેને ગ્રહ્યુ કરવા, સ'ઘરવા અને લય કરવાનું કશું કાેઇ ઠેકાં છે છેજ નહિ.

# तदा बन्धो यदा चित्तं किंचिद्रांछित शोचित । किंचिन्ग्रुंचित गृह्णाति किंचित् हृष्यित कुप्यित ॥१४॥

અર્થ. જ્યારે ચિત્ત કંઇક ઇચ્છે છે, કંઇક શાક કરે છે, કંઇક છેાડી દે છે, કંઇક થહુણુ કરે છે, કંઇક આનંદ પામે છે અને કહિંક કાેપે છે ત્યારે તેને બધન નડે છે.

ટીકા. પુરુષ ક્યારે બંધાઈ જાય છે તે દર્શાવતાં કહે છે કે⊸ જ્યારે તેનું ચિત્ત કંઈક ઇચ્છા કરે છે, કંઈક લે છે, કંઇક મુક્રી દે છે, કંઈ હરખાય છે અને કંઈ કાપ કરે છે. આત્માને આમાંનું કશું થતું નથી; એટલે તે તો કશાધી લેપાતાજ નથી. હે જનક! વાસનાના ખિલકુલ અભાવ થાય ત્યારેજ ચિન્માત્રતા પ્રાપ્ત થાય છે. યાગ વસિષ્ઠમાં પણ કહ્યું છે કે—સ્તેહથી, ધનના લાપથી, રતિ અને સ્ત્રીન ઇન્છાર્થી, આપાત રમણીય વસ્તુઓની વાસનાથી પુરુષ દીન અને જાય છે. બંધ છે તે વાસનાને લીધે છે માટે વાસનાના ત્યાગ થા જેવો જોઇએ. જગત પ્રપંથનીજ વાસનાના ત્યાગ એકલા અસ નથી જે ખરેખરા આત્મસ્વરૂપમાં લીન થવા ઇન્છે છે તેને માટે તેં માઢતો પણ સાગ કહેલા છે. હે જનક! છું પણ અધી વાંછનાએ સાથે માસરૂપી વાંછનાના પણ સાગ કર અને એક પરમાનંદ સ્વરૂપમાં લીન થઇ જા.

વાસનાના અત્યંત ત્યાગ તો કાઇથી થયા નથી. સસારી સાધુઓ અને આચાર્યોએ પણ તેના ત્યાગ કર્યા નથી તે કેમ ! અ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં કહે છે કે, આખા વનમાં એકાદ સિંહ હોય છે જ્યારે મુગલાં ને સંસલાંની તા હદજ હાતા નથી. તેમ વાસન લાગી તા કાઇક જવલ્લેજ હાય છે. બીજા બધા સંસારી, સાધુ ! આચાર્ય માત્ર મેહિથી વ્રહ્મ પાદારે છે, અને ઇદિયોની તૃપ્તિને માં જગતમાં ભટકાં મારે છે. આવા હાંગીઓનું કલ્યાણ થતું નથી. તે તા જન્માજન્મ સંસારમાં ભટકતાજ રહેવાના, પરંતુ તેઓ, જે પ્રદ્ધ પાદારે છે અથવા હાંગથી પણ સદ્દબાધ કરતા કરે છે તેમના ઉદ્દગાર શ્રવણ કરનાર હજારા શ્રાતામાંથી એકાદ જણ વિવેકી નીકળ દે અને તેને આત્મનાન થાય છે; એટલાએ હાંગીઓમાંથી પણ પ્રજાજનને લાભ થાય છે, માટે શ્રવણ કરતું અને ધીરે ધીરે ચિત્તને વાંછનાઓ માંથી વાળતું એ જિન્નાસનું કર્ત્તવ્ય છે.

तदा म्रुक्तिर्यदाचित्तं न वांछित न शोचित । न मुंचित न गृहूणाति न हृष्यित न कुप्यति ॥१५॥

અર્થ. ત્યારેજ મુક્તિ મળે છે કે જ્યારે ચિત્ત નથી

ઇચ્છતું, નથી શાચતું નથી, મુક્ત થતું, નથી ગ્રહણ કરતું, નથી આનંદ પામતું અને નથી કાેપ કરતું. આસક્તિ છાડ.

ટીકા. જ્યાં લગી ઇવ્છા, શાક, ત્યાગ, ગ્રહણ, આનંદ અને કાપ–ક્રોધ જતા નથી, ત્યાં સુધી કદાપિ પુરુષને સુક્તિ મળતી નથી માટે હે જનક! મેં તને વિષયાના ત્યાગ કરવાનું કહ્યું. વાંછન અને વાસના ઝટ છાડાતાં નથી, પરંતુ જેમ વ્યસનાદિક સમજ પડત થાડે થાડે છાડાય છે, તેમ ધામે ધામે વાસના ત્યાગ કરતાં શાખવ

# तदा बन्धो यदा चित्तं सक्तं कास्विप दृष्टिषु । तदा मोक्षो यदा चित्तमसक्तं सर्वदाष्ट्रषु ॥ १६ ॥

અર્થ. જ્યાં સુધી ચિત્ત કાેઈ એકાદ વાતમાં આસકત હાેય ત્યાં સુધી બંધન છેજ, જ્યારે સર્વદૃષ્ટિમાંથી આસક્તિ જતી રહે છે, ત્યારેજ માેક્ષ મળે છે.

ઢાંકા. શ્રવણાદિકથી પુરુષને કેટલુંક ત્રાન થાય છે, અને તે વપયામાંથી પાતાના ચિત્તને પાછું ખેંચી લે છે, છતાં એકાદ ખાખ તમાં પણ તેને આસક્તિ રહે છે. અને જ્યાં સુધી આસક્તિ રહે છે, ત્યાં સુધી સંસારના ળંધમાંથી તે છુટતા નથી. આગળ કહેવામ આવ્યું તેમ માેલને માટે પણ તેણે આસક્તિ રાખવી જોઇએ નહિ માેલ, એ પાતાથી અન્યતમ–િલન્ન છે એવી સમજ હાેય ત્યાં સુધ અદૈત આવતું નથી. અદૈત આવ્યા પછી સંસારી વાસનાએ તાે શું પણ માેલ જેવી વાસના પણ અસ્તિત્વમાં રહેતી નથી.

# यदा नाहं तदा मोक्षो यदाहं बन्धनं तदा । मन्वेति हेळया किंचित्-या ग्रहाण विग्रंच मा ॥१७॥

અર્થ. જયારે હું પાતેજ નથી એવી વૃત્તિ થાય ત્યારે

માેક્ષ છે, પરંતુ જ્યાં સુધી 'આ હું' એવી સમજ છે, ત્યાં સુધી બંધન પણ છે, આમ માનીને ઇચ્છાએ કરીને કશું ગ્રહણ ન કર અને કશું ત્યાંગે ન કર.

ટીકા. જ્યાં સુધી 'હું ' એવા અહંકારાભાસ છે ત્યાં સુધી પુરુષ બંધનમાં છેજ; જ્યારે હુંપણાના અહંકાર જતા રહે છે, અને ''હું બીજો કાઈજ નહિ, પરંતુ નિરાકાર નિરંજન પ્રક્રા છું અને મને જગત, તેમાંના પ્રપંચ અને છેવટ આ સ્યૂલ શરીરાદિક સાથે પણ કંઈ સંબંધ નથી," એવા નિશ્ચય થાય છે, ત્યારેજ માેક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે.

# ।। इति श्रीमद्रष्टावक्रगीतायां मनोलयवोधोनाम चतुर्थोऽध्यायः समाप्त ।।

# अध्याय ५ मो.

# તૃષ્ણા ત્યાગ નિરૂપણ.

# कृताकृत्ये च द्वंद्वानि कदा शांतानि कस्य वा । एवं ज्ञात्वेह निर्वदाद् भव त्यागपरोऽत्रती ॥ १ ॥

અર્થ. કૃતાકૃત્ય અને દંદ કદાપિ કાેઇનાં શાંત થયાં નથી, એમ જાણીને નિર્વેદથી અવતી એવા તું ત્યાગપરાયણ થા.

ટીકા. તૃષ્ણાત્યાગ નામના આ અધ્યાયના આરંભ કરતાં કહે છે કે, ' આ અમારું કર્તાંગ્ય નથી, આ સખકારક છે અને આ દુઃખ આપનારૂં છે' વગેરે સંસારનાં દંદોમાંથી કાઈ દેહધારી છુટી શકતા નથી અને છુટ્યો પણ નથી, માત્ર એ દંદો—સખદુઃખાદિકથી કંટાળીને પુરુષ અળગા થયા છે. પરંતુ એવી રાતે નિવેંદથી વિષયોના ત્યાગ થાય તે માસને માર્ગ લઈ જાય નહિ, માટે હે જનક! તું અત્રતી—ત્રતવાળા નથી માટે વિષયોના નિવેંદથી નહિ પરંતુ સમજપૂર્વક ત્યાગ કરીને આત્મશ્રેય સાધ.

## कस्यापि तात ! धन्यस्य लोकचेष्टावलोकनात् । जीवितेच्छा बुभ्रक्षा च बुभ्रत्सोपशमं गता ॥ २ ॥

અર્થ. હે તાત! લાેકચેષ્ટાના અવલાેકનથી કાેઈ ધન્ય પુરુષની જીવિતેચ્છા, ખુલુક્ષા અને ખુલુત્સા શાંત પડેલી હાેય છે.

ટીકા. આલાેકમાં થતાં મરણ જન્મ, દુઃખ, શાક, ભય ને ાહ વગેરે નાના પ્રકારનાં કારસ્તાના જોઈ જોઇને કાઈક ધન્ય પુરુષને કંટાળા આવે છે ત્યારે તેની ત્યાગ તરફ વૃત્તિ વળે છે, અને ત્યાગ થતાં તેની જ્ઞાનઈ≈્છા વધી તે ઉપશમ પણ પામે છે. ગ થી માંડીને મરણ સુધીમાં પુરુષને અનેક સુખદુઃખ ભાેગવવાં પડે ે. ગરડપુરાણ, શિવગીતા ને અન્ય સ્થળે પુરાણામાં જન્મજીવન દુ:ખનાં વર્ણના કરેલાં છે, તેના શ્રવણથી અને જીવનઃ દરમિયાન થતા કડવા અનુભવાથી જીવન અકારું થઈ જ્ઞાનની ઇચ્છા ઉત્પન્ન થાય છે; અને જો કાઈ સદ્દગુરુ મળી આવે તા વળી તેને શાંતિ પણ મળે છે. સંસાર સુખ દુ:ખ અને ક્લેશથી ભરેલા છે, છતાં વિષયજાળમાં ગુંચવાઈ ગયેલા પુરુષ તેમાંથી છુડી શકતા નથી—જ્યારે કાઇને તેથી કંડાળા ઉપજે છે ત્યારે તે સ્ત્રી પુત્રાદિકના ત્યાગ કરે છે. પણ કહ્યું છે કે 'પુરુષ લાહની ખેડીમાંથી છુટા થઈ શકે છે, પરંતુ સ્ત્રીની માહમય ખેડીમાંથી છુડી શકતાં નથી.' પ્રેમ મંધનમાંથી જીવ—મનુખ્યેતર પ્રાણી છુડી શકતાં નથી, તા માનવીનું શું ગજાું!! ભમરા કમળની નાજીકમાં નાજીક પાંદડીઓને છેદી ખહાર નિકળી શકતા નથી ને અંદર ગુંગળાઈ મરણ શરણ થાય છે, જો કે તે કડણમાં કઠણ વાંસ કારી નાંખવાને સશકત છે. હે જનક! આ ગંસારની વાસનાઓથી રહિત તા લાખે એકાદ જણ થઈ શકે છે અને જે થાય છે તે માલને પ્રાપ્ત કરવાને ભાગ્યશાળી નિવડે છે.

# अनित्यं सर्वमेवेदं तापत्रयविदृषितं । असारं निंदितं हेयमिति निश्चित्य शाम्यति ॥ ३ ॥

અર્થ. આ સર્વ ( જગત ) અનિત્ય છે, ત્રણ તાપથી ભરેલું છે, દૂષિત છે, અસાર છે, નિંદિત છે અને વળી તજવા ચાેગ્યછે, એવા નિશ્ચય કરીને શાંત પડવું.

ટીકા. જેટલી વસ્તુ દિષ્ટિએ પડે છે તે સઘળી અનિત્ય છે છ ચૈતન્યમાં અધ્યસ્ત હોવાથી નિત્યના ભ્રમ કરાવે છે. ત્રિતાપ–તાપત્રય એટલે કામ, ક્રોધ, લાેભ, માેહ અને ઇર્ષાથી મનમાં જે ઉત્તાપ થાય છે, તે આધ્યાત્મિક તાપ કહેવાય છે; મનુષ્ય, પશુ, સર્પ અને વૃક્ષા-દિથી જે દુઃખ થાય છે તે આધિભૌતિક અને યક્ષ, રાક્ષસ તથ પિક્ષાચથી થતા ક્લેશા, તે આધિદૈવિક તાપ કહેવાય છે. આ ત્રણ તાપથી પુરુષ હંમેશ સંતપ્ત રહે છે, તેથી તે સર્વે ત્યાગને યાગ્ય છે.

# कोऽसे। कालो वयः किंवा यत्र द्वंद्वानि नो तृणां। तान्युपेक्ष यथा माप्तवती सिद्धिमवाप्तुयात्।। ४।।

અર્થ. એવા કરો કાળ, અને કરી અવસ્થા છે કે જેમાં પુરુષને સુખદુઃખાદિક થતાં નથી ? અર્થાત્ સર્વ કાળમાં એ દુઃખા થયાંજ કરે છે, માટે તે દ્વંદ્ધ–સુખદુઃખની ઉપેક્ષા કરીને જે સમયે જે વસ્તુ પ્રાપ્ત થાય, તેમાં વર્તનાર સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરે છે. દ્વંદ ત્યાગ.

ટીકા. દંદ એટલે સુખદુ:ખ અને હર્પશાક વગેરેનાં જોડકાં. આ સુખ દુ:ખનાં જોડકાં જીવનમાં બધે આવ્યા વગર રહેતાં નથી અને સદાસર્વદા તે હર્ષ તથા શાક કરાવ્યા કરે છે. સુખની સાથે દુ:ખ ને દુ:ખની સાથે સુખ, પાણી ને કાદવની માક્ક સંમિશ્ર થયેલાં છે માટે તેને તજવાં જોઇએ.

# नानामतं महर्षीणां साधुनां योगिनां तथा । दृष्ट्या निर्वेदमापन्नः को न शाम्यति मानवः ॥ ५ ॥

અર્ધ. મહર્ષિઓ, ચાેગાઓ અને સાધુઓ વગેરેના મત જુદા જુદા છે તે જોઇને નિર્વેદ–કંટાળા પામી માણસાે શાંત પડે છે.

હીકા. મહર્ષિઓ વગેરેના મત જુદા જુદા છે તો પણ છેલ્લું વેદાંત દર્શન છે તે અદ્વૈતપર છે, અને તેના મતને અનુસરનારાજ અદ્વૈતપદ પામવાને શક્તિમાન થાય છે. ગાતમ અને તેમના મત પ્રમાણે વિચાર કરનારા ઇશ્વર–આત્મા અને જીવ–આત્મા બન્તેને

જડ માને છે. ત્રાન અને ઈચ્છા આદિને આત્માના ચુણુ માને છે. ઇધરના ચુણુને નિત્ય અને છવાત્માના ચુણુને અનિત્ય માને છે, અને નિરવયવ પરમાણુઓથી જગતની ઉત્પત્તિ બતાવે છે. આત્માને જડ માનતાં કર્તા, ભાકતાના કમ રહેતા નથી, કારણુ કે જડમાં કર્તા- ભાકતાપણું હોતું નથી. વળી જડના ચુણુ તરીક જ્ઞાન અને ચેતનતા પણુ સંભાવત લાગતી નથી. જ્ઞાન અને ચેતન આત્માના ચુણુ નહિ પણુ આત્માનાંજ સ્વરૂપ છે, કારણુ કે—ચુણુ અને ચુણીના ભેદ થઈ શકતા નથી. જેમકે ઉષ્ણતા અને પ્રકાશ. આ બે જો અમિમાંથી લઈ લેઇએ, તા પછી અમિનાજ અભાવ થઈ જાય. જડના ધર્મ ચેતનતા હાય એવું કહિં કોઈ દર્શત નથી. પરમાણુ નિરવયવ છે અને તેમાંથી જગતની ઉત્પત્તિ માનલી છે. આ ગૌતમ અને નૈયાયિકાના મત માણસને બ્રમાત્પાદક છે. વળી છવાતમાને વ્યાપક માનવામાં આવે છે ત્યારે તા સર્વ છવાતમાએ સાથે એકસરેબા સંબંધ રહે અને સર્વજ્ઞતા બધેજ થઈ રહે. પરમાણુ નિરવયવ હાવાથી જગતની ઉત્પત્તિ પણ સંભાવત નથી.

ખીજાઓ કર્મને વર્તાદિકને આમાં વધારે છે અને તેથી જગત-માંથી ઉદ્ધાર થાય એમ માને છે. પરંતુ કર્મ કરનાં તો સ્વર્ગ નરકની ઘટમાળ ચાલુ રહ્યા કરે છે. વેદમંત્રાનુસાર કર્મ–યત્ત્રયાગાદિ કરતાં સ્વર્ગ મળે છે અને પુષ્યના ક્ષય થતાં પુરુષ પાછો આલાકમાં આવી પડે છે. કર્મના નાશ થતા નથી અને કર્મ સંગ્રહ કર્યા એટલે તે ભાગવ્યા વગર પણ છુટેકા થતા નથી, આમ હાેવાથી એ મત પણ વેદાંત સાથે મળતા આવતા નથી. આ પ્રમાણ દર્શનામાં ઋષિઓ, સાધુઓ અને યાેગીઓએ ભિન્ન ભિન્ન મત આપેલા હાેવાથી ભ્રમ થાય છે તેને નહિ અનુસરતાં ₹ त्यं कानमनतंत्रद्धा એ મતને માનીનેજ માેક્ષાર્થી થવું યુક્ત છે: અને હે જનક! તમા તેવી યાેગ્યતા ધરાવા છા માટે બધી શાસ્ત્રાદિક જળતે છોડી એક પરમાનંદ સ્વરૂપ પ્રદામાં • એક્ય સાધી લ્યાે.

# कृत्वा मूर्तिपारज्ञानं चैतन्यस्य न किं गुरुः । निर्वेदसमतायुक्तया यस्तारयति संस्रतेः ॥ ६ ॥

અર્થ. વૈરાગ્ય, સમતા, અને યુક્તિદ્રારા ચૈતન્યની મૂર્તિના જ્ઞાનને જાણી જે પુરુષ સંસારથી પાતાના ઉદ્ઘાર કરે છે, તે શું ગુરુ ન કહેવાય ?

#### જ્ઞાનીને ગુરુએ ન જોઇએ.

ઢીકા. અષ્ટાવક્રજી કહે છે કે—હે જનક! આત્મત્રાનને માટે ઉપદેશ કરનાર સદ્યુરુ જોઇએ, એ વાત ખરી, પરંતુ ઉપદેશ પછી મનન, નિદિષ્યાસન વગેરે કરતાં જેને વૈરાગ્ય વ્યાપી પ્રપંચ મિથ્યા ભાસે છે, અને ધ્યક્ષાકાર ચિત્ત થઇ જાય છે, તેને ગુરુ જેવા બેદનું પણ. પ્રયોજન રહેતું નથી. ગુરુ અને શિષ્ય એ દંદ આત્માકારતામાં બેદ ખતાવનાર છે, માટે જેને ત્રાન થયું છે તે જ પોતે પોતાના ગુરુ છે એને ગુરુની પણ જરૂર નથી. તમે તેવા ત્રાનને પ્રાપ્ત થયા છે! એટલે તમને પણ ગુરુની જરૂર રહેલી નથી.

#### पश्य भूतविकारांस्त्वं भूतमात्रान् यथार्थतः । तत्क्षणाद्वंधनिर्मुक्तः स्वरूपस्थो भविष्यसि ॥ ७ ॥

અર્થ. હે જનક ! ભૂતવિકારાને તું ખરાખર ભૂતમાત્ર જોઈશ, તે જ ક્ષણે બંધમુક્ત થઈ સ્વસ્વરૂપમાં આવી જઈશ.

ટીકા. પંચ મહાભૂતના વિકારારૂપ દેહ અને ઇંકિયા વગેરે છે તે, જ્યારે દેહ ઇંકિયરૂપ નહિ પરંતુ ભૂત-રૂપે એટલે જીદાં જાદાં સમ- જ્યા છે, ત્યારે તરતજ પુરુષ સ્વરૂપસ્થ થઇ જાય છે. ભૂતના વિકારરૂપ જગત છે અને જગત અસત્ય છે, એવું સમજતાંજ આત્મનાન થઇ પરમાનંદ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત થાય છે. હે જનક! તારાં જે દેહાદિક છે તેને તું ભૂતમાત્ર જોઇ સ્વરૂપસ્થ થાં.

# वासना एव संसार इति सर्वा विद्युंच ताः । तत्त्यागो वासना त्यागात स्थितिरद्य यथातथा ॥ ८॥

અર્થ. વાસના એજ સંસાર છે માટે સર્વે વાસનાએ! છાેડી દે એટલે તે ત્યાગજ છે, અને જેવા વાસનાએ!ના ત્યાગ થયાે તેવાજ તું યાેગસ્થિતિને પ્રાપ્ત થઈશ.

**ટીકા.** વાસનાએ સંસાર છે, વાસના વગર સંસાર **નથી.** મુખ્ય વાસનાએ। ત્રણ છે. એક સ્વર્ગ મેળવવાની, સુખભાગથી ભરેલું સ્વર્ગ છે એવી પરંપરાની માન્યતાથી પુરુષને સ્વર્ગકામના થાય છે. સ્વર્ગની કામનાવાળાએ યત્ર એટલે કર્મ કરવાં જોઇએ. કર્મચારાસીના કરામાં ફેરવનારાં છે. માટે સ્વર્ગ વાસના પણ માક્ષાર્થીએ તજવી **જોઇએ. ખીજી યશવાસના છે** તેમાં પુરુષને વિદ્યાભ્યાસાદિક પરિશ્રમે કરીને આલાકમાં ઉચ્ચપદ પામવાની અને યશસ્વી કહેવરાવવાની વાસના થાય છે: અને ત્રીજી વાસના શરીર–જીવવાની વાસના છે. એમાં પુરુષને સાંદર્યની અને દીર્ઘઆયુષ્ય ભાગવવાની વાસના થાય છે. અહિં એવી શંકા થાય છે કે-જેવી સ્વર્ગવાસના તેવીજ મુક્તિની **વા**સના કહેવાય; ત્યારે સર્વ વાસનાએોનો ત્યાગ કેમ સંભવે <sup>?</sup> આના સમાધાનમાં વાસનાઓના બીજા બે બેદ પાડવામાં આવે છે એટલે 💃 એક શહ વાસના અને ખીજી મલિન વાસના. શુદ્ધ વાસના કલ્યાણ-કારક હાેવાથી જિજ્ઞાસુને માટે જરૂરની છે. એથી જન્મ મરણની થાંડીમાંથી લહાર કરવાના માર્ગ-આત્મનાનના પંચ પકડાય છે અને ખીજી મલિન વાસના છે, તે સ્ત્રી–પુત્રાદિકની સંસારના ફેરામાં ભટકા-વનારી છે, માટે શુદ્ધ વાસના કરવી અને મલિન વાસનાના ત્યાગ કરવાે. જ્યારે પૂર્ણુગ્રાન થાય છે ત્યારેજ બધી વાસનાએા શાંત પડે છે.

विहाय वैरिणं कामं अर्थे चानर्थसंकुछं। धर्ममप्येतयोहेंतुं सर्वत्रानादरं कुरु ॥ ९ ॥

અર્થ. વેરી અને અનર્થથી ભરપુર કામ અને અનર્થને છેલી–તજ દે, એટલુંજ નહિ પણ તેમના હેતુરૂપ હાય એવા ધર્મને પણ તજી દે અને સર્વત્ર અનાદર કર. કામાર્થના ત્યાગ.

ટીકા. હે જનક! કામ અને અર્થ એ બે ઘણાક અનર્થાથી ભરેલા હોવાથી માણુસના વેરી જેવા છે માટે તેમને તજી દે. વળી કામ અને અર્થ સાધવાના વિચારવાળા ધર્મ હોય તેના પણ ત્યાગ કર. અર્થાત્ હત્યાદિક—બાગ મેળવવાને કરવા જેવાં કર્મ, તે ધન પુત્રાદિકની પ્રાપ્તિ કરવા જેવાં ધર્મ, એ સૌના અનાદર કર એટલે તૃષ્ણાના ત્યાગ કર, કે જેથી વૈરાગ્ય આવે. અહિં ધર્મ એટલે સકામાર્થ કર્મા તે છે.

#### स्वप्नेन्द्रजालवत्पव्य दिनानि त्रीणि पंच वा । मित्रक्षेत्रधनागारदारदायादि संपदाः ॥ १० ॥

અર્થ. મિત્ર, ક્ષેત્ર, ધનભંડાર, સ્ત્રી અને ભાઈ વગેરે જે સંપત છે તેને સ્વપ્ન અને ઈન્દ્રજાળ જેવી જાણ, તે પાંચ દિવસ રહેનારી છે, એમ વિચારી જો.

ટીકા. મિત્ર, ધન, ખેતર, સ્ત્રી, પુત્ર, ભાઇઓ વગેરે પુરુષની જે સંપત છે તે સ્વપ્ત અથવા તો જાદુગીરી જેવી માત્ર થોડો કાળજ ટકનારી છે, માટે પરમ ને ચિરસ્થાયી શાંતિ માટે તે પ્રતિની તૃષ્ણાના પણ ત્યાગજ કરવા યાગ્ય છે. આપણા જોતજોતામાં મિત્ર, સ્ત્રી, પુત્ર, ભાઇઓ અને મોટા ધનના ભંડારા નાશ પામે છે અને આપણે હાથ ઘસતા બેસી રહીએ છીએ, શાક કરીએ છીએ અને પાછા તે મેળવવાની તૃષ્ણામાં નવનવા પ્રપંચ આદરીએ છીએ, માટે આવી ચાર દિવસના ચાંદરણા જેવી સંપત માટે શાધ્યત શાંતિ અને સુખાનંદ ગુમાવવાં નહિ. આવી તૃષ્ણાના સદંતર ત્યાગ કરવા.

# यत्र यत्र भवेत्तृष्णा संसारं विद्धि तत्र वै । माढवैराग्यमाश्रित्य वीततृष्णा सुखी भव ॥ ११ ॥

અર્થ. જ્યાં જ્યાં તૃષ્ણા થાય છે ત્યાં ત્યાં જરૂર સંસાર છે, એમ જાણ. પ્રાૈઢ વૈરાગ્યના આશ્રય કરી તૃષ્ણારહિત થઈ સુખી થા.

**ટીકા.** તૃષ્ણા થઈ કે સંસાર ત્યાં ખડેાજ છે, એમ નક્કી જાણુવું; માટે તૃષ્ણાના ત્યાગ કરી પ્રોઢ–અસાધારણ વૈરાગ્યના આશ્રય કરવા. સખત વૈરાગ્યથી તૃષ્ણાના નાશ થશે, અને તૃષ્ણા નાશ પામતાં સુખી થવાશે, એમ અષ્ટાવક્રજી કહે છે.

# तृष्णा मात्रात्मको बंधस्तनाशो मोक्ष उच्यते । भवासंसक्तिमात्रेण माप्तितुष्टिग्रहुर्ग्रहुः ॥ १२ ॥

અર્થ. તૃષ્ણામાત્રાત્મક બંધ છે અને તેના (તૃષ્ણા) ત્યાગ તે માેક્ષ કહેવાય છે. અસંસક્ત થતાંવાંતજ ફરી ફરીને પ્રાપ્તિ અને તુષ્ટિ પ્રાપ્ત થાય છે.

ટીકા. તૃષ્ણા તે ખધ અને તેના નાશ તે માેક્ષ. માણુસ અશકત થાય છે, દાંત પડી બ્નય છે, માં અને આંખામાંથી પાણી ગળે છે તથા પગ લથડિયાં ખાય છે તાેપણ તૃષ્ણા જુવાન રહે છે, અને તેને સંસારપ્રતિ દાેડાવે છે. તૃષ્ણાના ત્યાગ બહુજ મુશ્કેલ છે. તૃષ્ણા મને છોડતી નથી, એમ કંટાળી ગંયેલા વિદ્વાનાએ કહેલું છે. આવી ઝટ ન ત્યજાય એવી તૃષ્ણાના ત્યાગ કર્યા વગર મુક્તિના માર્ગ સરલ થતા નથી.

## त्वमेकश्चेतनः शुद्धो जडं विश्वमसत्तथा।

अविद्यापि न किचित्सा का बुभुत्सा तथापि ते ॥१३॥

અર્થ. તુંજ એક ચેતન અને શુદ્ધ છે; વિશ્વ તા જડ અને અસત્ છે, અવિદ્યા પણ કંઈજ નથી, તા તને શું જાણવાની ઈચ્છા થાય છે ? દીકા. આ વિશ્વ ત્રણ પદાર્થથી વ્યાપ્ત છે. એક આત્મા, બીજાં અવિદ્યા ને ત્રીજાં જગત, આત્મા છે તે સક્ષ્મ, સ્થૂલ અને કારણ શરીરથી લિભ છે, તેમજ જાગત, સ્વપ્ત અને સુષ્તિ, એ ત્રણ અવસ્થાના આત્મા સાક્ષી છે. અનાદિ લાવરૂપ અને આત્મન્નાનથી અળગી અર્થાત અન્નાનરૂપ અવિદ્યા છે અને સતત ચાલ્યા કરવારૂપ જગત છે. આમાં ચેતનરૂપ આત્મા છે તે જ સત્ય સચિદાનંદ સ્વરૂપ છે. અવિદ્યા અને જગત તો સાજ્ય છે, માટે તેમના સાગ એજ ન્નાનીને માટે હિતકર છે.

### राज्यं सुताः कलनाणि श्ररीराणि सुखानि च। संसक्तस्यापि नष्टानि तव जन्मनि जन्मनि ॥ १४॥

અર્થ. રાજ્ય, પુત્રેા, સ્ત્રીએા, શરીર ને સુખ જેએા સંસારાસક્ત છે તેમનાં નાશ પામેલાં છે અને તારાં પણ જન્મે જન્મમાં તે નાશ પામતાંજ રહેલાં છે ને રહેશે.

#### જન્મદુ:ખની પર પશ્

દીકા. હે જનક! પુરુષ જન્માવલીઓમાં કરતા રહેવાથી જન્મોજન્મ તેને શરીર પ્રાપ્ત થાય છે ને નાશ પામે છે. વળી એજ પ્રમાણે જન્મેજન્મ તેને સ્ત્રીપુત્રાદિક પ્રાપ્ત થાય છે ને નાશ પામે છે. લાવિષ્યના જન્મામાં પણ સંસારાસક્તને એમજ થવાનું, માટે તેના માહ છાડી દેવા ને તૃષ્ણારહિત થતું. અહિં જગતને તેમાંના પદાર્થીને અસત્યને નાશ પામનારા કહ્યા, પરંતુ સાંખ્યવાળા તા જગતના પદાર્થીને નિત્ય માની એમ કહે છે કે—કારણ અને કાર્ય બેઉ સત્ય છે. મૃતિફપ કારણ સત્ય છે એટલે તેમાંથી ઘડા ખને છે. જો ઘટ સહ્મમરૂપે મૃતિકામાં રહેલા ન હાત તા તેની ઉત્પત્તિજ થાત નહિ, માટે જેમ મૃતિકા સત્ય છે તેમ ઘડા પણ સત્ય છે. કારણમાંથી કાર્યની ઉત્પત્તિ થાય છે. મૃતિકારૂપી કારણમાં ઘટ હતા તા તેના પ્રાદુર્ભાવ થયા. પ્રાદુર્ભાવ અને તિરાભાવ થવાને કારણ તેમજ કાર્ય સત્ય હાય તાજ ખને. આ મતની વિરુદ્ધ દષ્ટાંત લઇને કહેવામાં આવે છે કે, કારણ-

રૂપ તંતુમાંથી પટ થયું, પણ તંતુએ બળી જતાં પટનાે પ્રાદુર્ભાવ થતા નથી, માટે તંતુ અને પટ બેઉ અસત્ય છે. જે પદાર્થ સત્ય છે તેના કદી નાશ થતા નથી, અને આ તા તંતુ ને પટ બન્નેના નાશ થાય છે, તેથી અસત્ય છે.

# अछमर्थेन कामेन सुकृतेनापि कर्मणा । एभ्यः संसारकांतारे न विश्रांतमभून्मनः ॥ १५ ॥

અર્થ. અર્થ, કામ અને સુકૃત એવાં કર્મથી પણ શું ? એથી તાે સંસારરૂપી વનમાં મન વિશ્રાંતિ–શાંતિ પામતું નથી.

**ટીકા.** અર્થથી, કામથી અને સારાં કર્મો કરવાથી પણ સંસારરૂપી વનમાં કહિં વિશ્રાંતિ મળતી નથી. મન એવું અસંતાષી છે કે–તે કયમે કર્યું તૃપ્ત થતું નથી, પણ ભટક્યા કરે છે.

# कृतं न कित जन्मानि कायेन मनसा गिरा। दुःखमायासदं कर्म तदद्याप्युपरम्यताम्।। १६।।

અર્થ. શરીરથી, મનથી અને વાણીથી કેટલાએ જ-ન્મામાં કેટકેટલાંએ દુઃખ અને પરિશ્રમનાં કર્મ–( કામ ) કર્યો તથાપિ હજ લગી તેમાંથી વિરામ પ્રાપ્ત થતા નથી.

ટીકા. હે જનક! શરીર, મન અને વાણીને અર્થાત્ ઇંદ્રિયાને અત્યંત દુઃખ અને પરિશ્રમ પહેંાંચે એવાં કામા તમા જન્માજન્મ કરતા આવા છે৷ તેમ છતાં એક જન્મમાં સુખ તા મળ્યું નહિ, છતાં પણ તમે તે કર્મોમાંથી ઉપરામ પામ્યા નહિ. અને ઉપરામતા વગર જીવન્મુક્તિ કે સુખ–આનંદસ્વરૂપ પ્રાપ્ત થયું નહિ, માટે હવે તા તમે સર્વ તૃષ્ણાઓના ત્યાગ કરી સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરા.

## ।। इति श्रीमदष्टावक्रगीतायां तृष्णात्यागनिरूपणंनाम पंचमोऽध्यायः समाप्त ॥

# अ<mark>घ्याय ६ हो.</mark> માયાનાં ખેલન.

### भावाभावविकारश्र, स्वभावादिति निश्रयी। निर्विकारो गतक्केशः सुखेनैवोपशाम्यति ॥ १॥

અર્થ. ભાવ અને અભાવના વિકાર સ્વભાવથીજ થાય છે એવા નિશ્ચય કરનાર પુરુષ નિર્વિકાર અને ક્લેશરહિત થઈ સુખે કરીને ઉપરામ પામે છે.

દીકા. અષ્ટાવક્ષ્જી કહે છે કે—હે જનક! ચિત્તશાંતિ આત્મ- જ્ઞાનથી થાય છે, બીજા કશાથી થતી નથી. ભાવાભાવ એટલે સક્ષ્મ-સ્થૂલ સંબંધી જેટલા વિકારો છે તે સ્વભાવથીજ થાય છે, અને તેનું કારણુ માયાનું આવરણુ છે. માયા જડ છે; તો પછી ચેતનના આશ્રય વગર તે વિકારોને કેવી રીતે ઉત્પન્ન કરે ? કુંભાર વગર ઘડા કંઇ મૃતિકામાંથી એની મેળજ ઉત્પન્ન થતા નથી. આ શંકાના સમાધાનમાં કહે છે કે—અહિં માયાને લાહરૂપે અને ચુંબકપહાણને આત્મારૂપે લા. ચુંબક પાતે પ્રેરણા કરતું નથી, તે નિર્વિકારજ રહે છે, તેમ છતાં, લાલ જે જડ છે તેમાં વિકાર ઉત્પન્ન થઇ તે નાચવા માંડે છે. આ પ્રમાણે આત્મા ચેતન હાઇ નિર્વિકાર છે અને માયા જડ હાઇ ચેતનથી વિકારી ખની જગતમાં નાના ખેલખેલે છે. આત્મા નિસને ચેતનસ્વરૂપ છે અને તેની સત્તાથી જડ એવી માયા વિકાર પામી શરીરાદિક જડને ઉત્પન્ન કરે છે. આત્માના ચેતનની સત્તા તેને કાર્ય કરાવે છે. આવો નિશ્ચય થતાંજ પુરુષ વગર પરિશ્વમે ઉપરામ પામી શાંત થાય છે.

ईश्वरः सर्वनिर्माता नेहान्य इति निश्रयी । अंतर्गछितसर्वाशः शांतः कापि न सज्जते ॥ २ ॥ અર્થ. ઇશ્વરજ સર્વના નિર્માતા છે બીજું કાેઈ નથી, એવા નિશ્ચયવાળા પુરુષ પાતાની સર્વે અંતર આશાઓ ગાળી નાંખી શાંત થાય છે ને જગતમાં કહિં પણ આસક્ત થતાે નથી.

#### પરમાત્મા ને જીવાતમા.

**ડીકા.** આગળ ધણીવાર કહેવાયું કે આત્મા એક છે, નિર્વિ-કાર છે અને અપરિચિત છે. તેમ છતાં અહિં ઇશ્વરને સર્વ નિર્માતા કહેવામાં ક્રેમ આવે છે? એવી શંકાના સમાધાનમાં કહે છે કે. ઇધ્વર સચ્ચિદાનંદ પ્રક્ષ તાે એકજ છે. નિર્વિકારી છે, પરંતુ તેની સત્તાએ કરીને-માયાને લીધે પરમાત્મા અને જીવાત્મા એવા બેદ પડે છે. પરમાત્મા સર્વ શક્તિમાન હેાવાથી તેની સત્તાએ માયા જગત ઉત્પન્ન કરે છે અને પરમાત્માના અંશસ્વરૂપ ચેતનથી શરીરાદિક અલ્પ સત્તાવાન હેાવાથી પાતપાતાનાં કામ કરે છે, તેથી કરીને સહજ શુદ્ધિવાળા લાકા જગત તથા જગતમાંની સર્વ વસ્તુઓના કત્તાં તેને માને છે. જો કે તે પાતે તા અકર્તાજ છે અને અકર્તાજ રહે છે. આગળ લાહ અને સુંબકનું દર્શાત આપ્યું તેમ પરમાત્મા અને છવાત્માની સત્તાએ વડે કરીને કાર્ય થાય છે, તેમ છતાં તેમની અदितीयताने जाध आवते। नथी. यह छे ते ते।-सर्धनामक्रपा-रमकप्रपंचाध्यासाधिष्टानत्वं ब्रह्मत्वं એटले के सर्व नामक्ष्पात्मक પ્રપંચના અધિકાન३૫ તે પ્રહ્મ; અને **अविद्या तत्कार्यराहितः शुद्धः** અવિદ્યાના કાર્યરહિત જે પ્લક્ષ તે શુદ્ધ પ્લક્ષ છે. અવિદ્યાના અંશવાળાં જે અંતઃકરણ તે અનેક છે ને તે અનેક ચેતનથી પ્રતિબિંબિત છે. ચ્યા પ્યક્ષાંશરૂપ જે ચેતન તેના ત્રણ પ્રકાર છે. ૧ વિષયચેતન, ૨ પ્રમાણચેતન અને ૩ પ્રમાતૃચેતન. આકાશ ઘટમઢાદિ ઉપાધિઓમાં નાના પ્રકારનું જણાય છે, તેમ ચેતન પણ વિવિધ અંતઃકરણામાં વિવિધરૂપે દશ્યમાન થાય છે; પણ પરમાત્માને તેની સાથે કંઈ સંબંધ નથી; એમ જાણી હે જનક! આત્મસ્વરૂપને ઓળખ.

# आपदः संपदः काले दैवा देवेति निश्रयी। हमः स्वस्थेंद्रियो नित्यं न वांछति न शोचित ॥ ३॥

અર્થ. સમય સમયપર દેવયાગથી આપત્તિ અને સંપત આવી મળે છે, એવા નિશ્ચયવાળા પુરુષ સંતાષી અને નિત્ય સ્વસ્થેંદ્રિય રહેતા ઈચ્છાએ કરતા નથી ને શાકે કરતા નથી. સખદ:ખ કર્માધીન છે.

ટીકા. દૈવયાગથાં આપત્તિઓ અને સંપત્તિઓ મળી આવે છે અને તેમાં નિશ્વયવાળા પુરુષ હંમેશ સંતુષ્ટ અને શાંત રહે છે. તે કશું ઇ≃છતા નથી તેમ શાક કરતા નથી. ઇશ્વર સખદુઃખ અને સ્ત્રી–પુત્રાદિક આપતા નથી, પરંતુ અનાદિ કાળથી ચાલ્યાં આવતાં પ્રાણીઓનાં કમે તેમને સખદુઃખાદિ આપે છે. જો ઇશ્વર તે આપતા હોય તા પદ્મપાતા, અદયાળુ અને ન્યાયી કહેવાય નહિ. શ્રીમદ્દભગવદ્દ ગીતામાં પણ કહ્યું છે કે કર્તૃત્વ, કમે અને કમેનાં ફળ, ઇશ્વર કરતા નથી, પણ રવભાવથીજ પ્રવૃત્ત થાય છે.

# सुखदुःखे जन्ममृत्यु दैवादेवेति निश्रयी । साध्यादर्शी निरायास कुवन्नपि न लिप्यते ॥ ४ ॥

અર્થ. સુખ અને દુઃખ, જન્મ અને મરણ દૈવયાગથી થાય છે એવા નિશ્ચયવાળા પુરુષ સાધ્ય કર્મને જેતા શ્રમરહિત કર્મને કરતા રહે છે તાપણ તેથી લાપાતા નથી.

# भ्वतया जायते दुःखं नान्यथेहेति निश्वयी । तयाहीन सुखी शांतः सर्वतगलितस्पृहः ॥ ५ ॥

અર્થ. આ સંસારમાં ચિંતાથી દુઃખ ઉત્પ**ન્ન થાય છે,** બીજી કાેઈ રીતે દુઃખ થતું નથી એવા નિશ્ચયવાળા પુરુષ સર્વદા ચિંતારહિત થઇ સુખી તથા શાંત રહે છે.

**ટીકા.** ચિંતા કરવાથીજ દુ:ખ ઉત્પન્ન થાય છે એવા નિશ્વયથી જે માણસ ચિંતાના ત્યાર્ગ કરે છે તેને દુઃખ થતું નથી એટલુંજ નહિ. પરંતુ તે ચિંતાના ત્યાગથી સદાસર્વદા સુખી રહે છે. ચિંતા રાખવી નહિ ઐમ કહેવાય છે. પરંતુ જ્ઞાનના એ ધર્મ છે કે– ચિંતા કરાવે, ત્યારે શું જ્ઞાન ન લેવું ? ના, એમ નહિ. અજ્ઞાની જનને ચિંતા ઉત્પન્નજ થતી નથી એટલે તે સુખી અને સંતાષી રહે છે. અજ્ઞાનથી ચિંતા રહિતપણું હાય તે યાગ્ય નથી. એ તા જડ અવસ્થા કહેવાય, એ અવસ્થા પ્રચ્છવા યાગ્ય નથી, મંસારની <u>બધી બાબતા સમજવી તેના ગુણાગુણના સાર જાણવા અને પછી</u> तेना ज्ञानपूर्वक त्याग करवा, એવી ચિંતારહિતતા છે તે જ સુખ અને સંતાષનં મૂળ છે. જેને સાનાની કિમ્મત નથી તે અને બાળક સોના માટે ચિંતારહિત રહે. એમાં કંઇ વિશેષતા નથી, પરંતુ જેને માનાની કિમ્મત છે તે જ્યારે સમજથી સાના માટે ચિંતા ન કરે ત્યારેજ તે નાની કહેવાય. ભાગવિલાસનું ભાન કે રસ ને આસ્વાદ રહિત– અજ્ઞાની તેના ત્યાગ કરે તે કંઇ મહત્વનું નથી. પરંતુ જેને તેનું ભાન અને આસ્વાદ સમજાયેલા છે અથવા જાણે છે. તે જ્યારે તેના ત્યાગ કરે ત્યારે તે જ્ઞાની કહેવાય. સખદ:ખની સ્પૃહા ન રાખતાં જે પુરુષ આવી મળેલી વસ્તુમાં સંતુષ્ટ રહે છે, તે તેમ છતાં ત્યાગી કહેવાય છે.

#### नाइं देहो न मे देहो, बोधोहमिति निश्चयी। कैवल्यमिव संपाप्तो न स्मरत्यकृतं कृतम् ॥ ६॥

અર્થ. હું દેહ નથી, દેહ મારા નથી, હું તાે બાેધરૂપ છું, એવા નિશ્ચયવાળા પુરુષ કૈવલ્યને પ્રાપ્ત કરી કૃત કે અકૃત કર્મોને સંભારતાજ નથી.

**ટીકા.** હું આ દેહરૂપ નથી અને આ દેહ છે તે મારા પણ નથી. હું તા કૈવલ્યને પ્રાપ્ત થયેલા બાધસ્વરૂપ છું, એવા નિશ્વય જેને થયેલા છે તે પુરુષ પાતાનાં કરેલાં તેમજ નહિ કરેલાં –નહિ કરવાનાં કર્મને સંભારતા નથી. આવા સતાષા પુરુષને જીવન્મુકત જાણું છે તેમ જતાં તે જડવત નથી. જીવન્મુકત અવસ્થાને જડવત ગણું છે તેમ જતાં તે જડવત નથી. આગળ આપણે કહી ગયા તેમ શરીરની સંભાળ ન લેવી તે કંઇ જીવન્મુકતતા કહેવાય નહિ. શાસ્ત્રકારોએ શરીરની અવગણના કરી ધર્મ સાધવાનું કહું નથી. જારારમાં જાતુ ધર્મસાધનમ્ એમ સ્પષ્ટ કહેલું છે. પુરુષે શરીરના માદ રાખવા નહિ, પરંતુ જીવન્મુકત હોય તેણે પણ પ્રારુષ્ધ કર્મ પુરાં થાય ત્યાં સુધી તેને અવશ્ય જળવતું.

#### आब्रह्मस्तंबपर्वेतमहमेवेति निश्रयी ।

निर्विकल्पः श्रुचिः शांतः प्राप्तापाप्तनिर्वृतः ॥ ७ ॥

અર્થ. બ્રહ્મથી માંડીને તૃણપર્ચત બધે હું, એક આત્માજ હું, એવા નિશ્ચયવાળા પુરુષ સંકલ્પરહિત, શુદ્ધ અને શાંત રહી લાભાલાભ વગરના હાઇ સુખી થાય છે.

ટીકા. આખા જગતને પાતા સમાન માનનાર પુરુષ લાભા-લાભની ચિંતા કરતા નથી. સંસારની ભાવનાએ તેને અસ્વસ્થ રાખતી નથી અને તેનું મન સર્વદા શાંત રહે છે. આવા પુરુષ મુક્તિ મેળવી શકે છે.

# नानाश्चर्यमिढं विश्वं न किंचिदिति निश्वयी। निर्वासनः स्फूर्तिमात्रो न किंचिदिति शाम्यति॥ ८॥

અર્થ. નાના પ્રકારનાં આશ્ચર્યથી ભરેલું આ વિશ્વ કંઈ લેખામાં નથી એવા નિર્વાસન પણ સ્ફૂર્તિ માત્ર જીવન ગાળનારા પુરુષ આ બધું કંઇજ કામનું નથી, એમ જાણી શાંત પડી જાય છે.

દ્રીકા. વિવિધ પ્રકારનાં આશ્ચર્યોથી ભરેલું આ વિશ્વ છે તેમ છતાં તે કુછમાત્ર નથી, એમ માનીને જે પુરુષ તેનાથી અળગા અ. ધ રહે છે, તે અજ્ઞાન રહિત પુરુષ જ્ઞાનવડે આ દુસ્તર એવા ભવસાગરને તરી જઇ માક્ષ પામે છે.

# कायकृत्यासरः पूर्वे ततोवाग्विस्तरासहः । अथ ।चतासहस्तस्मादेवमेवाहमास्थितः ॥ ९ ॥

સર્વ કર્મના ત્યાગ.

અર્થ. પ્રથમ કાયને લગતાં, પછી વાણીને લગતાં અને છેલ્લે મનને લગતાં કાર્યો કર્યા અને હવે હું સર્વ કર્મા કરી રહી સ્વસ્થ થયા છું.

ટીકા. કાયા–શરીરને લગતાં કર્મ તે વ્રત–યાગ યત્ત વગેરે; વાણીનાં કર્મ તે સ્તુતિ નિંદા વગેરે; અને ચિત્તનાં કર્મ તે જપતપાદિક. આ સર્વ કર્મોથી હવે હું પરવારી ખેઠા છું.

### मीत्यभावेन श्रद्धादेरदृश्यत्वेन चात्मनः । विक्षेपैकाग्र हृदय एवमेवाहमास्थितः ॥ १०॥

અર્થ. શખ્દાદિમાં પ્રીતિના અભાવથી, આત્મામાં અ-દર્શનના અને એકાગ્રતામાં હૃદયવિક્ષેપથી કંટાળી હવે હું મારા પાતામાંજ સ્થિતિ કરી રહ્યો છું.

ઢોકા. કાયિક, વાચિક અને માનસિક ત્રણે જાતનાં કર્મો પ્રક્રોક્યતામાં વિક્ષેપરૂપ જણાયાથી હું તે સર્વ કર્મોના ત્યાગ કરી હવે કેવળ આત્મસ્વરૂપ થઇ બેઠા છું. કાયિક કર્મા કરવાથી શરીરને અસુખ થઇ પ્રદ્યાતાન સધાતું નથી, વાણીનાં રતિ નિંદારૂપ કર્મો કરવાથી પણ ઉદ્દેગ થઇ ચિત્ત હર્ષ ક્ષેલાં લિક વિકારે કરી કાર્ય સધાતું નથી, અને માનસિક કર્મ કરતાં પણ ધ્યાન વિક્ષેપ ચાય છે એટલે હવે તા મેં સર્વ કર્મોના ત્યાગ કર્યો છે ને પ્રદ્યામાંજ ચિત્ત જોડયું છે.

# समाध्यासादिविक्षिते। व्यवहारसमाभये। एवं विलोक्य नियममेवमेवाहमास्थितः॥ ११॥

અર્થ. અધ્યાસ આદિમાં વિક્ષેપ છે સમાધિમાં પણ વ્યવહાર છે, અર્થાત્ નિયમ છે. તે જોઇને હવે તો મેં તે બધાના ત્યાગ કરી બ્રદ્ધીકયતામાંજ ચિત્તને પરાવ્યું છે. તેમાંજ સ્થિત થયા છું.

#### પ્રહ્માવસ્થા.

**ટીકા.** જનક પાતાની અવસ્થા દર્શાવતાં કહે છે કે મેં યત્ન-યાગ, ધ્યાન ધારણા અને સમાધિયાગ વગેરે સર્વ કર્મ કરવાં છાડી દીધાં છે ને માત્ર પ્રદામાં ચિત્ત લગાડયું છે.

# हेयोपादेय विरहादेवं हर्षविषादयोः । अभावादच हे ब्रह्मकेवमेवाहमास्थितः ॥ १२ ॥

અર્થ. હે ધ્રદ્મન્ ! ત્યાજ્ય અને ગ્રાહ્મ વસ્તુના વિચા-ગથી તેમજ હર્ષ અને વિષાદના અભાવથી હવે તાે હું જેમના તેમ મારામાંજ સ્થિત થયાે છું.

ટીકા. આત્મત્તાન થવાથી હવે હું (જનક) સર્વે ઉપાધિઓથી વિમુક્ત થઈ ગયા છું. પ્રક્ષ સિવાય કશામાં મને રાગદેષ રહ્યો નથી, તે હું મારામાંજ વિરામ પામ્યા છું.

# आश्रमानाश्रमं ध्यानं चित्तस्वीकृतवर्जनं । विकल्पं मम वीक्ष्ये तैरेवमेवाहमास्थितः ॥ १३ ॥

અર્થ. આશ્રમ અનાશ્રમ, ધ્યાન, ચિત્તે સ્વીકારેલી વસ્તુના ત્યાગ અને આ ત્રણથી ઉત્પન્ન થતા વિકલ્પને જોઈ, તેથી રહિત એવા હું મારા પાતામાંજ સ્થિત થયે છું. 2ીકા. આશ્રમ ધર્મિતો પણ ત્યાગ બતાવલા માટે કહે છે કે, આશ્રમી એટલે યુન્નયાગ વિતાસલ વગેરે કર્મનો મેં સાગ કરેલો છે. અનાશ્રમી એટલે સંન્યાસી, એનાં કર્મ તે દંડાદિક ધારણ કરવાં, તેના પણ મેં ત્યાગ કરેલા છે અને યાગીનાં કર્મ જે ધ્યાન સમાધિ વગેરે તેના પણ મેં ત્યાગ કરેલા છે. એ બધાના વિકલ્પ જોઇ હવે હું સર્વ કર્મોથી અને વિધિનિષેધાથી રહિત થઇ પાતાના આત્મામાં સ્થિત થયા છું.

# कर्मानुष्ठानमज्ञानाद्यथैवोपरमस्तथा । बुध्वासम्यगिदं बच्चमेवमेवाहमा स्थितः ॥ १४ ॥

અર્થ. જેમ કર્માનું અનુષ્ઠાન અજ્ઞાનથી થાય છે તેમજ કર્મના ત્યાગ કરવા એ પણ અજ્ઞાનજ છે. આ તત્ત્વ સારી રીતે સમજીને હું મારામાં ચિત્ત સ્થિર કરી–સ્થાપીને પ્રદ્યાર્પ અન્યા છું.

ટીકા. જેને આત્મત્તાન થયું નથી એવા અત્તાનીને માટે કર્મા કરવાનાં છે, કારણ કે, ધ્રદ્મત્તાન કરતાં સુખભાગ આપનાર સ્વર્ગની તેને ઇવ્છા વધારે હોય છે—અર્થાત્ તે ફળની ઇચ્છાથી કર્માનુકાન કરે છે. આત્મત્તાનીને માટે કર્મ કરવાનાં નથી, કારણ કે—કર્મ છે તે ફળવાળાં છે અને જ્યાં લગી કર્મથી ઉત્પન્ન થયેલાં ફળ ભાગવાઇ રહેતાં નથી ત્યાં સુધી સોરાસીના ફેરામાંથી છુટાતું નથી, માટે જેને ધ્રદ્મત્તાન થયું છે તેણું તો જન્માવલીઓમાંથી છૂટવા માટે ફળની ઇચ્છા રહિત પ્રારખ્ધવશ જે શરીરાદિક કર્મો કરવાં પડે તે કરીને પોતાના આત્મામાં સ્થિત થવું એજ યોગ છે. જનકરાય કહે છે કે— હે અષ્ટાવક્છા! હું આ અધું સમજીને હવે મારા પોતાના આત્મા સાથે એક્ય જોશી એકા છું.

## अचिन्त्यं चित्यमानोषि चितारूपं भजत्यसौ । त्यत्तवा तद्भावनं तस्मादेवमेवाहमास्थितः ॥ १५॥

અર્થ. અચિન્ત્ય એવા બ્રહ્મને ચિંતતો પુરુષ ચિંતા રૂપ બને છે માટે હું તો બ્રહ્મચિંતનની ભાવનાના પણ ત્યાગ કરી માત્ર મારા પાતામાંજ સ્થિત થયા છું.

ટીકા. મન અને વાણીથી પણ પરપ્રક્ષ અચિંત્ય છે, અર્થાત પ્રક્ષ ચિંતનના વિષય પણ નથી એટલે તેના ચિંતનની ભાવના પણ પુરુષને વિક્ષેપરૂપ થાય છે, માટે પ્રક્ષચિંતન સુદ્ધાં તજી દઇને હું તા માત્ર તેમાંજ મારા ચિત્તને એકાકાર કરી શાંતસ્વરૂપ થઇ રહ્યો હું, એમ જનકરાય કહે છે.

#### एवमेव कृतं येन सकृतार्थी भवेदसी । एवमेव स्वभावो यः सकृतार्थी भवेदसी ॥ १६ ॥

અર્થ. ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે જેણે સર્વ કર્મોના ત્યાગ કર્યો છે તે, અને સ્વભાવથી જેણે એવું તેવું સર્વ ત્યાગ કરેલું છે તે બન્ને કૃતાર્થ થાય છે.

ટીકા. ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે એક પછી એક આશ્રમને અનુ-સરતાં જેણું અનુભવ કરી કરીને કર્માના ત્યાગ કરેલા છે તે, અને જેણું સ્વભાવથીજ એ બધું મિથ્યા છે એવું જાણી ત્યાગ કરેલા છે તે. બન્ને કૃતાર્થ થાય છે; અર્થાત્ જે સર્વે કિયા કર્મના ત્યાગ કરી સ્વસ્વરૂપને સમજે, તે જ્ઞાની ઉપરામ પામે છે, એટલે જીવન્સુકત થાય છે. અપરાક્ષ જ્ઞાનથી 'પ્રહ્મ એ હુંજ છું' એમ સમજીને જે સર્વ કર્મના ત્યાગ કરે છે તે સાંસારિક બંધનાથી છુડી જીવન્સુકત થાય છે અને જ્યારે તેના દેહ છુટે ત્યારે તે વિદેહમુક્તિ—માક્ષ આત્માનંદમાં થઇ જાય છે. આવા વિદેહમુક્તને ક્રીને જન્મ આવતા નથી, કારહ્યું કે જીવન્મુકત થતાંજ સર્વ કર્મીના ત્યાગ કરેલા હાવાથી તેને ભાગવવાનું કંઇ નવું ઉત્પન્ન થયેલું હાતું નથી અને આગલા જન્મ જે ભાગવવાનું બાકી રહેલું હાય છે તે જીવન્મુકતતાની અવસ્થામ નિષ્કર્મ રહીને ભાગવેલું હાય છે, એટલે ખીજા જન્મને તે પામતા નથી ને પ્રક્ષેક્યને પ્રાપ્ત થાય છે.

# ।। इति श्रीमद्दष्टावक्रगीतायां स्वस्वरूपाभिज्ञानंनाम षष्ठोऽध्यायः समाप्त ।।

# अध्याय ७ मो.

#### तत्त्ववियार्शा.

# अर्किचनभवं स्वास्थ्यं, कौपीनत्वेषि दुर्छभं । त्यागादाने विहायास्मादहमासे यथा सुखम् ॥ १ ॥

અર્થ. કાૈપીન ધારણ કરવાથી પણ અતિ દુર્લભ એવું સ્વાસ્થ્ય અકિંચન થઈ જવામાં રહેલું છે, અને હું તાે ત્યાગ અને ગ્રહણને છાેડી યથાસુખ હુંપણામાં સ્થિત થયાે છું.

**ટીકા.** નિષ્કિંચનતામાં જે સ્વાસ્થ્ય છે તે કૌપીન ધારણ કરવામાં પણ નથી. કોપીન ધારણ કરવામાં પણ તે કાેં પાસે માગવું પડે છે, અને અકિંચનતામાં તાે એવી ચિંતા પણ રહેતી નથી, એટલે લેવાદેવાના તમામ ત્યાગ કરી હું તાે પરમ સુખે કરી હુંપણામાંજ રમી રહ્યો છું, અર્થાત્ આત્મસ્વરૂપમાંજ તદાકાર થઈ રહ્યો છું.

# कुत्रापि खेदः कायस्य जिहा कुत्रापि खिद्यते । मनः कुत्रापि, तत्त्यक्त्वा पुरुषार्थे स्थितः सुखम् ॥ २ ॥

અર્થ. કહિં શરીરનાે–( તેને લીધે ) ખેદ થાય છે, કહિં વળી મનથી ખેદ થાય છે માટે મેં તો તે સર્વના ત્યાગ કરી પુરુષાર્થમાંજ સુખ માની લીધું છે.

ટીકા. પુરુષને કહિં કહિં શરીરનાં કર્મા કરતાં ખેદ થાય છે, કહિં કાહ વાણીનાં કર્મા કરતાં સ્તુતિ નિંદામાંથી ખેદ થાય છે અને કહિં મનને–પાતાની ભાવનાને યાગ્ય વસ્તુ નહિ મળી આવવાથી ખેદ થાય છે. તેથી શરીર, વાણી અને મનનાં ઑકિં મોના ત્યાગ કરી

પુરુષાર્થ-પ્રક્રાનમાં એટલે પ્રક્ર સાથે એક્ય સાંધવામાંજ સુખ માની તેમાંજ મેં તા શાંત નિષ્કર્મવાળી સ્થિતિ ધારણ કરી છે, એમ જનક કહે છે.

# कृतं किमपि नैवस्यात् इति संचित्य तत्त्वतः । यदा यत्कातुमायाति, तत्कृत्वाऽऽसे यथा सुखम् ॥ ३ ॥

અર્થ. આગળ જે કર્મ કર્યા તે મેં મારા શરીરે કર્યા છે– આત્માએ કર્યા નથી, અને હવે પછી જે કરવાં પહે તે પણ શરીરને લઇને કરવાનાં છે માટે કરવાં, એવા તત્વિવચારથી યથાસુખ માની લેઈ હું આત્મામાં સ્થિત રહું છું.

#### દેહાસક્તિના ત્યાગ.

**ડીકા.** શરીર અને ઇન્દ્રિયોએ કરેલાં કર્મ વાસ્તવમાં આત્માએ કરેલાં નથી, એવા વિચાર કરી ત્રાની પુરુષે જીવન્મુક્ત અવસ્થામાં જે ખાનપાનાદિક કર્મ શરીરને માટે કરવાં પડે તે કરવાં –પણ 'હું કરું છું' એવા અહંકારરહિત થઇને કરવાં અને આત્માના સુખસ્વરૂપમાં રહેવું.

# कर्म नैष्कर्म्यनिर्वेध भावादेहस्थयोगिनः। संयोगायोग विरहादहमासे यथासुखम्॥ ४॥

અર્થ. દેહમાં રહેલા યાગીને કર્મ અને નિષ્કર્મનાં અંધન રહે છે અને હું તા તેથીએ મુક્ત છું, એટલે કે–સંયાગ વિયાગની ભિન્નતા સમજાયેલી હાવાથી હું મને રુચતા સુખમાં રહેલા છું.

ટીકા. જેને દેહમાં આસક્તિ રહેલી હેાય તેને આ કરવા જેવું અને આ નહિ કરવા જેવું, એવા વિચાર થાય છે, પરંતુ જેને સંયાગિવયાગનું પૃથકત્વ સમજાયેલું છે તેને તાે દેહને લગતી ઉપાધિઓ પણુ બાધ કરતી નથી, કારણ કે તેનું દેહાભિમાન ગળી ગયેલું હાેય છે.

### अर्थानर्थी न मे स्थित्या गत्वा वा शयनेन वा । तिष्टन गच्छन स्वपंस्तस्मादहमासे यथा सुखम् ॥ ५ ॥

અર્થ. હું સ્થિતિથી, ગતિથી, શયનથી અર્થ અનર્થ જોતો નથી તેથી, ઉભાે હાઉં, જતાે હાઉં કે સુતાે હાઉં, તાેપણ યથાસુખ સ્વરૂપેજ રહું છું, અર્થાત્ ગંમે તે સ્થિતિમાં હાેવા છતાં મને તે તે સ્થિતિ મારી પ્રદ્ધાપરાયણતામાં બાધક થતી નથી, અને યથાસુખે હું પ્રદ્ધાક્યમાં રમતાે રહું છું.

# स्वपतो नास्ति मे हानिः सिद्धिर्यत्नवतो न वा । नाशोल्लासौ विहायास्मादहमासे यथाम्रुखम् ॥ ६ ॥

અર્ધ. હું જે મુક્ત છું તેને સુતો હાઉં તાપણ હાનિ નથી અને યત્ન કરતાં સિદ્ધિ મળે તાપણ મને આનંદ-ઉદ્ઘાસ થતા નથી, એટલે સદા સુખરૂપ સ્થિતિમાંજ હું તા રહું છું. શરીરના ધર્મ બજાવતાં મને સિદ્ધિથી આનંદ કે યત્ન કરતાં નિષ્ફળ થાઉં તેથી કંઈ હાનિ કે ગ્લાનિ થતી નથી, ને સુખમાં રહું છું.

#### सुखादि रूपानियमं भावेष्वालोक्य भूरिशः। धुभाशुभे विहादास्मादहमासे यथासुखम्॥ ७॥

અર્થ. લાેક જેને મુખ માને છે તે અનિત્ય મુખદુ:ખ મનુષ્ય અને પ્રાણીના અનેક જન્મામાં વારંવાર જેવાથી શુભા-શુભને છાેડી હું મારી સ્થિતિમાં યથામુખ માણી રહેલાે છું.

ઢોકા. મનુષ્ય અને બીજાં પ્રાણીઓના અનેકાનેક જન્મામાં જે સુખદુઃખ આવે જાય છે તે બધાં ચિરસ્થાયી નહિ, પરંતુ અનિત્ય છે, એવું જોઈ, વિચારીને હું એ શુભ અને અશુભ લાગણીઓવાળી સ્થિતિમાંથી મુક્ત રહી પ્રક્ષપરાયણતાની સ્થિતિમાં જઇ યથાસુપે નહિ ભાગવાયેલાં કર્મના ભાગ પુરા કરતા એવા સર્વ વિષયા અં કામનાએાથી વિનિર્મુક્ત થઇ રહેલા છું.

#### मकृत्या शून्यचित्तो यः प्रमादाद्वावभावनः । निद्वितो बोधित इव क्षीणसंसरणो हि सः ॥ ८ ॥

અર્થ. જે પુરુષ પ્રકૃતિથી શૂન્યચિત્ત છે, તે કદાપિ વિષયાનું સેવન કરે તાેપણ ઉંઘતા કે જાગતા હાય એવા સંસા રથી રહિતજ છે.

#### જડवत्-शून्य चित्तता.

**ટીકા.** જે પુરુષ સ્વભાવથીજ વિષયાેપ્રતિ શ્રન્ય ચિત્ત-ભાવ વગરના હાેય તાેપણ પ્રમાદથી એટલે પ્રારબ્ધ કર્માને વશ થ વિષયાનું ચિંત્વન કરે, ભાગ ભાગવે-છતાં તેમાં પાતાને કંઈ લાલ હાનિ-હર્ષશાક નથી એમ સમજે. તેને સંસાર વળગેલા હાય તાપ તે સંસારથી અળગા છે એમ જાણવું. આ સ્થિતિ જડ સમાન દે અર્હિ એમ કહેવામાં આવે છે કે યાેગી પુરુષ પાતાના મનથી કઃ કરતાે નથી, પરંતુ ખીજાની પ્રેરણાથી કરે છે એટલે તેને લાભહા નથી. ભાગવતમાં જડભરતનું દર્શાંત છે તે આ વક્તવ્યને બધ ખેસ છે. પરંતુ એ જ્ઞાનશન્ય સ્થિતિ પ્રાપ્ત થવી અથવા પ્રાપ્ત કરવી મન દુર્લભ છે. પરમ શાંત યાેગીજનને માટે આ શક્ય છે, સંસારીને વાર શક્ય નથી તેમજ ઉપદેશ કરવા યાેગ્ય પણ નથી. એક યાેગી • શાંત બેઠેલા છે તેને ડાળીવાળાના સિપાઈ પકડી જઇને ડાં ઉંચકાવે અને એક પશુએ, ઇં<sup>2</sup>છા વિરુદ્ધ થતા કામ સામે થા ત્યાં આ યાગી ચૂપચાપ ડાળી ઉપાડે, એ સ્થિતિએ પહેાંચતું મતુષ્યત્વ ત્યજી પશુત્વમાં જવા બરાત્યર છે અને તે શક્ય હેા એમ માનવું અસંભવિત છે. હુંપણાના આવા ત્યાગ હાઇ શકે કં સંભવિત નથી, એટલે એવા ત્યાગ દેખાડવાને મનુષ્ય દંભ કરે છે, જે ઉલટા ઉચ્ચ જીવનને અધમાવસ્થામાં લઇ જાય છે.

### क धनानि क मित्राणि क मे विषयदस्यवः। क शास्त्रं क च विज्ञानं यदा मे गलिता स्पृहा ॥९॥

અર્થ. જ્યારે મારી સ્પૃહાજ ગલિત થઇ ગઈ છે ત્યારે હવે મારે ધને શું ? મિત્રે શું ? વિષયરૂપી દસ્યુએા (ચારા) શા, શાસ્ત્રે શું અને વિજ્ઞાને શું ? અર્થાત્ કંઇજ નહિ.

ટીકા. જનક કહે છે કે—હે મુનિ! મારે ધન કયાં છે ! મિત્ર ક્યાં છે અને શાસ્ત્ર કે વિજ્ઞાન પણ મારે ક્યાં છે ! જ્યારે હું સર્વ સ્પૃહા છાડી દઇ પ્લક્ષેકયમાં સ્થિત થયા છું, ત્યારે મારું કંઈજ નથી. હું એક નિરંજન નિરાકાર સ્વરૂપ આનંદધન છું. મને જ્ઞાન, વિજ્ઞાનની પણ અવસ્યતા નથી. જે પ્લદ્ય સ્વરૂપ છે તે જ જ્ઞાન વિજ્ઞાન છે, તા પછી જ્ઞાન વિજ્ઞાન કાને જોઇએ ! પ્લદ્ય સ્વરૂપજ સર્વ છે ને હું તેમાં એકય પામ્યા છું.

### विज्ञाते साक्षिपुरुषे परमात्मिन चेश्वरे । नैराइये बन्धमोक्षे च न चिंता मुक्तये मम ॥ १० ॥

અર્થ. પરમાત્મા, ઇશ્વર અને સાક્ષિ પુરુષને જાણતે છતે મને નિરાશામાં, બંધમાક્ષમાં કે મુક્તિમાં–તે મને કેમ મળશે; એવી કશી ચિંતાજ રહી નથી.

**ટીકા.** સાક્ષી પુરુષ એટલે ઇન્દ્રિયોના વિષયોને જાણનાર, **સ્વાં** પદથી ઓળખાતા જીવ અને **તત્** પદના અર્થ પરમાત્મા. આ બેના લક્ષ્યાર્થ જે ચેતન, તેના જેને સાક્ષાત્કાર થયેલા છે એવા પુરુષને જગતની મિથ્યા વસ્તુઓ અને વાસનાઓની નહિ, પરંતુ માક્ષની પણુર્ચિતા રહેતી નથી.–**તસ્વમાસ** એ વેદનું મહાવાક્ય છે, અને ते अलेह जतावे छे. जेम हे-ब्रह्माहमाहम, अंग्रमात्मा ब्रह्म, अंग्रमात्मा ब्रह्म, अंग्रमात्मा ब्रह्म, अंग्रमात्मा ब्रह्म, अंग्रमात्मा ब्रह्म, अंग्रमात्मा ब्रह्म, अने तस्वमास अंदे अने ते तस्वमास अंदे अने ते तुंज छे. जीज प्रकारवश्यने जतावनाशं वाड्म छे ते अवान्तरवाड्म डहेवाय छे. जेम हे-सत्यं शानमनंतं ब्रह्म. सत्य, ज्ञान अनंत प्रहा छे. जेछे प्रक्षेड्म सांध्युं छे तेने हां। वस्तु पाताथी जुदी ज्ञाती नथी એटले मुडितनी पण तेने विंता थता नथी.

### अन्तर्विकल्पशुन्यस्य बहिः स्वच्छन्दचारिणः। भ्रान्तस्येव दशास्तास्तास्तादशा एव जानते ॥११॥

અર્થ. જેનું અંતર સંકલ્પ રહિત છે, અને બહારથી (ઉપર ઉપરથી) જે સ્વછંદે ચાલતા જણાય છે, એવા બ્રાંત-ની તેવી તેવી દશા–વર્તનાવસ્થાઓને તેના જેવી બ્રાંત દશા-વાળાજ જાણે છે–સમજે છે, બીજાથી તેનાં સ્વચ્છંદ વર્તન સમજાતાં નથી.

ટોકા. જે ધ્રહ્મત્તાની અંત:કરણથી સર્વ વિકલ્પા રહિત હાય છે તે ભ્રાંત–ઉન્મત્તની માફક સ્વ≈ંદે ચાલે એટલે વર્તે છે. એ એના સ્વેચ્છાચાર-વિહાર અંત:કરણમાં રકૃરેલા હતા નથી; પરંતુ પ્રાપ્ત પ્રસંગને આભારી હાય છે. અર્થાત્ ઉપર ઉપરનાે-વિકાર રહિત હાય છે, એની ઈચ્છાના હાતા નથી, પણ શરીરેન્દ્રિયની સ્વભાવગત પ્રેર-ણાના હાય છે, તેથી બાધક ગણાતા નથી. ત્રાની-ધ્રહ્મત્તાનીના આવા સ્વેચ્છાચાર જે તેના જેવા ત્રાની હાય તે જ સમજે છે, પ્રાકૃત માણસા સમજતાં નથી.

## ।। इति श्रीमदष्टावक्रगीतायां तत्त्वविचारणानाम सप्तमोऽध्यायः समाप्त ।।

## अध्याय ८ मो.

### જ્ઞાનમાસિમાં ગુણભેદ.

### यथातथोपदेशेन कृतार्थः सत्त्वबुद्धिमान् । आजीवमपि जिज्ञासुः परस्तत्र विसुत्तति ॥ १ ॥

અર્થ. સત્વ–ખુદ્ધિવાળા પુરુષ સાધારણ ઉપદેશથી કૃતાર્થ થાય છે, જ્ઞાન પામે છે, પણ અસદ્દ્રબુદ્ધિવાળા પુરુષ જિજ્ઞાસુ હાવા છતાં આખી જિંદગી પર્ધત આત્મજ્ઞાનના ઉપદેશ લેતાં પણ માહ પામે છે, અર્થાત્ તેને જ્ઞાન થતું નથી.

### माक्षो विषयवैरस्यं बन्धो वैषयिको रसः । स्ताबदेव विज्ञानं यथेच्छसि तथा कुरु ॥ २ ॥

અર્થ. હે જનક! વિષય સાથે વેર એટલે વિષયોના ત્યાગ, તે જ માેક્ષ, અને વિષયાના રસ એજ બંધ, એમ જાણીને હવે તને જેમ ઠીક લાગે તેમ કર.

# वाग्मिमाज्ञमहोद्योगं जनं मूकजडालसं। करोति तन्त्वबोधोऽयमतस्त्यक्तो बुशुक्कभिः॥ ३॥

અર્થ. વાચાળ અને વિદ્વાન્ મહા ઉદ્યોગી માણુસને આ (તત્ત્વજ્ઞાન) મુંગા અને જડને આળસુ બનાવી દે છે, તેથી ધન—ભાગ આદિથી ન ધરાય એવા લોકોએ તત્ત્વબાધના ત્યાગ કરેલા છે.

ઢીકા. સત્વગુણી માણુસને થાડા વિવેચત કે ઉપદેશથી તરત ભાષ થાય છે પણ જે તમાગુણી અને વ્યવસાયી પુરુષા છે તેમને જિજ્ઞાસા હાવા છતાં આખા જન્મારા સુરુના ઉપદેશ સાંભળે તાપણ કંઈ ત્રાન થતું નથી. એમને તો પત્થર ઉપર પાણી માક્ક સાંભલ્યું અવરથા જાય છે. વિષયોના ત્યાગ એજ માક્ષ છે, અને વિષયોના ચઢસ એજ સંસારનું બંધન છે માટે તમારે વિષયોથી વિમુખ રહેવું. ધણા લાક તત્ત્વત્તાનથી અળગા કેમ રહે છે? એવી શંકાના સમાધાનમાં કહે છે કે, તત્ત્વત્તાન બહુ બાલાને ચૂપકીદી આણે છે, ત્રાન થતાં જડતા આવે છે અને ઉદ્યાગીને આળસ ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી પ્રવૃત્તિશીલ—સંસારની પ્રપંચ બાજમાં ખેલનારાઓને તત્ત્વબાધ સ્થતા નથી, તેથી તેઓ દૂર રહે છે.

# न त्वं देहो न ते देहो, भोक्ता कर्ता न वा भवान्। चिद्रुपोसि सदा साक्षी निरपेक्षः छुखं चर ॥ ४ ॥

અર્થ. તું દેહ નથી, દેહ તારા નથી, તેમજ તું કર્તા ને લાેકતા પણ નથી. તું તાે ચિદ્દરૂપ, સદા સાક્ષી અને નિરપેક્ષ છે, માટે સુખથી ચાલ–આનંદસાં રહે.

#### ચ્યાત્મા-દીપક રૂપ-દર્શત.

ટીકા આ પુરુષ જે છવાતમાં તે અસંગ છે. દેહાદિક સાથે તેને કંઇ સંબંધ નથી. સંયોગ વિયોગથી આતમાં અલગ રહેલા છે. તેને કર્તા ભાકતાપણું પણ નથી. કર્તાપણું ને ભાકતાપણું અંતઃકરણના ધર્મ હાઇ સાક્ષીરૂપ તા એક આત્મા છે. સાક્ષી એટલે વાદી નહિ, પણ ખીજો. જેમ ઘટ પાતે પાતાના સાક્ષી નથી પણ ખીજોજ માણસ તેના સાક્ષી હાય છે. આત્મા કેવી રીતે છે, તે સમજાવતાં કહે છે કે—જેમ જ્ત્યશાળામાં રહેલા દીપક સભાપાત, પ્રેક્ષકા અને નાચનારી સાૈને પ્રકાશ આપે છે, અને પાતે અલગજ રહે છે, તેમ આ દેહર્પી જ્ત્યશાળામાં આત્મા દીપક છે. તે અહંકારરૂપી સભાપતિ, વિષયારૂપ પ્રેક્ષકા અને અહિરૂપી નાચનારી એ સાૈને પ્રકાશ આપે છે ને પાતે અલગના અલગ રહ્યા કરે છે.

### रागद्वेषो मनोधर्माः न मनस्ते कदाचन । निविकल्पोऽसि बोधात्मा निविकारः सुखं चर ॥ ५॥

અર્થ. રાગદ્રેષ છે તે મનના ધર્મ છે અને મન છે તે તેા કદાપિ તારું નથી. તું તા નિર્વિકલ્પ, બાધાત્મા ને વિકારરહિત –આત્મા છે, માટે સુખથી વિચર.

ટીકા. રાગદેષ મનના ધર્મ છે અને મન આત્માથી જીદું જડ છે. ુતિમાં કહ્યું છે કે આત્મા નિધર્મક છે, બંધમાક્ષ પણ તેના ધર્મ નથી. આત્મા તા અખંડજયાતિરૂપ અસંગ ને વિકારરહિત છે, એમ જાણી મનના ધર્મોને નિયમથી અનુસરતા રહી આત્મામાં એક્ય રાખી સુખથી વર્તવું.

### सर्वभूतेषु चात्मानं, सर्वभूतानि चात्मिन । विज्ञाय निरहंकारो. निर्ममस्त्वं सुखी भव ॥ ६ ॥

અર્થ. સર્વભૂતમાં એકજ આત્મા રહેલા છે, અને સર્વ-ભૂતા વળી એક આત્મામાં રહેલાં છે, એમ સમજ નિરહંકાર અને નિર્મળ થઇ સુખી થા.

ટોકા. આત્મા અમંગ નિર્વિકાર અને નિર્મળ છે તો પછી અષ્ટાવક્ક કોને સુખી થા એમ કહે છે? જનકરાજા તો તત્ત્વભાષને પામેલા ગ્રાની છે: તેમને સુખદુ:ખ શું ? વળી એ ધર્મો તો મનના છે અને મન જડ છે. ના, જ્યાં સુધી દેહ છે ત્યાં સુધી મન અને અંતઃ-કરણના ધર્મ તેમના ભાવ ભજવ્યા કરે છે માટે જ્યાં સુધી દેહ છે ત્યાં સુધી દેહના ધર્મ આચરતા એવા તું હે જનક! સુખી એટલે આત્માના આનંદમાં રહે, એવા અહિં ઉપદેશ છે. વારંવાર એકની એક બાબત—" દેહ તારા નથી અને તું દેહ નથી," એમ કહેવાનું તાત્પર્ય પણ દેહાભિમાનને ધીરે ધીરે છેાડાવવામાંજ રહેલું છે.

## विश्वं स्फूरित युत्रेदं. तरंगा इव सागरे। तत्त्वमेव न संदेहिबन्मूर्ते विज्वरो भव ॥ ७ ॥

અર્થ. સાગરમાં જેમ તરંગા આવે છે તેમ આત્મામાં આ વિશ્વ સ્કુરે છે. આમાં શંકા રાખ્યા વગર ચિન્મૂર્તિ જે પ્રરમાત્મા છે તેમાં રમણ કરતા તું ચિંતા—જવરરહિત થા.

### श्रद्धत्स्व तात श्रद्धत्स्व नात्र मोहं कुरुष्व भोः। ज्ञानस्वरूपो भगवानात्मा त्वं प्रकृतेः परः॥ ८॥

અર્થ. હે તાત! શ્રહા રાખ, શ્રહા રાખ અને માહ પામતા નહિ. ભગવાન આત્મા છે તા તે પ્રકૃતિથી પર ગ્રાન-સ્વરૂપ છે, એવી શ્રહા રાખ ને માહમાં ના પડ.

### **આત્મા પ્રકૃતિ**થી પર છે.

ટોકા. અષ્ટાવક્ષ્ણ કહે છે કે—હે જનક! આત્માની ચિફ-રૂપતામાં અમંભાવના અને વિપરીત ભાવનારૂપી માહમાં પડતા નહિ; કારણુ આત્મા પ્રકૃતિથી પર અને પોતેજ જ્ઞાનસ્વરૂપ છે. બીજાના આશ્રમ વગર જે પોતાના પ્રભાવથી પ્રકાશ છે તે ચિફ છે, અને જે અજ્ઞાનના નાશ કરી પોતાના સ્વરૂપને પ્રકાશિત કરે તે આત્મન્નાન છે, અને જે પદાર્થને પ્રકાશિત કરે—અનુભવ કરાવ, તે જ્ઞાન કહેવાય છે. જે પોતાને જાણે, અને પોતાથી ભિન્ન હોય તેને પણ જાણે, તે ચંતન છે. જે પોતાને તેમજ પોતાથી ભિન્ન પદાર્ધને પણ જાણે નહિ તે જડ. આત્મા ચેતન હોઈ તે પોતેપોતાને તેમજ પોતાથી ભિન્ન હોય તે સૌને જાણે છે. આત્માથી ભિન્ન કાઇ પદાર્થ છેજ નિક્, માટે હે જનક! બધા મોહ છાડી દઇ એક આત્મામાં શ્રહા અને વિશ્વાસ રાખી હોમાં હક્ષીન થવાના યતન કર.

### युजैः संवेष्टितो देइस्तिष्ठत्यायाति याति व । आंत्या न मन्ता नांगन्तां किमेनमञ्जूकोचंसि ॥ ९ ॥

અર્થ. ગુણાથી વિંટાયેલું શરીર છે. તે આવે છે અને જાય છે. પણ આત્મા છે તે તે આવતાય નથી અને જતાય નથી, તેને માટે અમસ્તા શા માટે શાચ કરે છે ?

देहस्तिष्ठतु कल्पान्तं गच्छत्वचैव वा पुनः।

क दृद्धिः क च वा द्दानिस्तव चिन्मात्ररूपिणः ॥ १०॥ अर्थ. હે જનક! આ દેહ કલ્પાંત સુધી ચાલે કે અત્યારેજ નાશ પામે, તેમાં તું જે ચિન્માત્રરૂપ છે તેને–તને શું વૃદ્ધિ કે હાનિ છે? કંઈજ નહિ.

त्वय्यनन्तमहाम्भोधौ विश्ववीचिः स्वभावतः । उदेतु वास्तमायातु न ते दृद्धिन वा क्षतिः ॥ ११ ॥

અર્થ. તું રૂપી મહા અપાર સમુદ્રમાં વિશ્વરૂપી તરંગા સ્વભાવથીજ ઉત્પન્ન થાય છે અને અસ્ત પામે છે, તેમાં ત**ને** કંઈ વૃદ્ધિ કે હાનિ થતી નથી.

तात चिन्मात्ररूपोऽसि न ते भिन्नमिदं जगत्। अतः कस्य कथं कुत्र देयोपादेयकल्पना ॥ १२ ॥

અર્થ. હે તાત ! તું ચિન્માત્રરૂપ છે, આ જગત્ તારાથી ભિન્ન નથી, તેથી કરીને કાેની ને કેવી રીતે તે તજવા અથવા લેવા સંબંધી કલ્પના થાય ? ન થાયજ.

एकस्मिन्नव्यये शान्ते चिदाकाशेऽमछे त्विय । कृतो जन्म कृतः कर्म कृतोऽहंकार एव च ॥ १३॥ अर्थ. तुं के ओड भात्र छे—अव्यय, शांत, चिहाडाश अ. ७ અને અમલરૂપ છે, તેમાં (તારામાં) જન્મ, કર્મ, અને અહંકાર ક્યાંથી હાય ? તું જે સર્વસ્વરૂપ છે તેને વળી જન્મ, કર્મ અને અહંકાર વગેરે પ્રપંચ શાે ? અને તે ક્યાંથી હાેય ? નજ હાેય. માટે તું તારા પાતામાંજ એકચિત્ત થા

### यक्तं पश्यसि तंत्रैकस्त्वमेव मितभाससे । किं पृथग्भासते स्वर्णात्कटकांगदनूपुरम् ॥ १४ ॥

અર્થ. જે તું જુએ છે, તે બધું એક તું રૂપજ દેખાય છે –ભાસે છે. કડાં, બાજુબંધ અને નૃપુર, શું સાનાથી જીદાં છે વારૂ ? ના, તે પણ સાનુંજ છે.

### સાેનું ને તેના ઘાટનું દર્ષાત.

ટીકા. તું, તું તે તુંજ આ સકળ વિશ્વરૂપ છે, ત્યાં પછી બીજું શું હોય? તું જ્યાં દિષ્ટ કરે ત્યાં તને તારું તે તારંજ દર્શન થાય તેમ છે. કડાં હાય, બાજુબંધ હાય કે તપુર હાય, તે સાં સાનાને તા પાતારૂપજ લાગે, તેમ જેને આત્મનાન શયું છે, જે પાતાથી પૃથક્ કંઇ હાય એમ જાણતાજ નથી, તેને આ પ્રતિભાસતી બધી ચીજો કડાં કંડળ વગેરે જેમ સમયપુરતા જીદા જીદા આકાર ભાસે પણ અંતે સાનુંજ છે, તેમ ન્નાનીને બધુંજ પાતારૂપ ભાસે છે. હે જનક! તું આવી આત્મદીષ્ટ કર. તને થાંકું ન્નાન થયું છે, પરંતુ અદ્યાપિ તને 'તારામાંજ સર્વ વિશ્વ અને સર્વ વિશ્વમાં તુંજ છે' એવા નિશ્વય થયા નથી, માટે વારંવાર કથન કન્લું પડે છે. પર ઇનાનને માટે સતત ઉપદેશની, શ્રવણની અને મનન તથા નિદિધ્યાસન—વગેરેની અગત્ય છે. શ્વેતકિતને બાર બાર વર્ષ સુધી અલ્યાસ કરાવવા હતાં પણ ન્નાન થયું નહાતું પણ સામું અભિમાન આવ્યું હતું. છંદાવ્ય ઉપનિષદ્દમાં તે સંબંધી એક એવી કથા છે કે—તે અલ્યાસ પુરા કરી ઘેર આવ્યા ત્યારે, તેને એવા વિચાર થયા કે " હું બહુ ભર્યા છું, મને મારા

પિતા કરતાં પણ વધારે ત્રાન મળ્યું છે, તા પછી પિતાને નમસ્કાર કરવાની મને શી જરૂર છે?" તેણે પિતાને નમસ્કાર કર્યો નહિ તેથી ઋષિ સમજ્યા કે આનું મમત્વ—અહંકાર, અભ્યાસ કરવા છતાં ગયા નથી. તેમણે તેને પૂછયું કે " હે પુત્ર! અશ્રુત પણ યુત થઇ જાય એવું ત્રાન તને ગુરુએ આપ્યું છે કે નહિ?

<sup>ક્</sup>વેતકેતુએ કહ્યું કે-ના, આપ એ જ્ઞાન આપા.

પુત્રને નમ્ન થયેલા જોઈ તેમણે-ઘટ, માંતકા અને સુવર્ણના જુદા જુદા ઘાટ એકંદરે એના એજરૂપ છે, એમ તેને સમજાવી ધ્યક્ષત્રાન આપ્યું, એટલે તેનું અભિમાન-દેહાભિમાન અને હુંપણાના અહંકાર જતા રહ્યો અને સર્વત્ર ધ્યક્ષકય સમજાયું. અષ્ટાવક્ક કહે છે કે-હે જનક! તું પણ દેહાદિકના અભિમાનને અને આ દેખાતા પ્રપંચને તારામાં જો, અને સુખ તથા આનંદથી ધ્યક્ષાનંદમાં નિમસ થા.

### अयं सोहमयं नाहं विभागिकति संत्यज ।

### सर्वमात्मेति निश्चित्य निःसक्तवः सुखी भव ॥ १५ ॥

અર્થ. " આ હું છું, આ હું નથી," એવા જે વિભાગ– ભેદ છે, તે તજી દઇ 'સર્વ આત્મા છે,' એવા નિશ્ચય કરીને સંક-લ્પરહિત અને સુખી થા.

### तवैवाज्ञानतो विश्वं त्वमेकः परमार्थतः।

त्वत्तोऽन्यो नास्ति संसारो नासंसारी च कश्चन ॥१६॥

અર્થ. તારા અજ્ઞાનથી આ વિશ્વ છે–તને અજ્ઞાનને લીધે આ જગત ભાસે છે, પરમાર્થે તાે તે છેજ નહિ. તારા સિવાય બીજો કાેઇ સંસારી છેજ નહિ, અર્થાત્ તુંજ મને તાે સંસારી ને અસંસારી બન્ને, તું ને તુંજ હાેઉં, એમ લાગે છે.

भ्रांतिमात्रमिदं विश्वं न किं।चेदिति निश्वयो । निर्वासनः स्फूर्तिमात्रो न किं।चोदेव शार ति ॥ १७॥ સર્વત્ર એક આત્માજ છે.

અર્થ. આ વિશ્વ બધું ભ્રાંતિ માત્ર છે, વિશ્વ પાતાની સત્તાએ વિદ્યમાન જસએ નથી. આવા નિશ્ચય કરીને તું બીલ-કુલ વાસના રહિત થઈ શાંતિને પામ, અર્થાત્ સુખથી રહે.

एक एव भवांभोधावासिदस्ति भविष्यति। न ते वंधोऽस्ति मोक्षो वा कृतकृत्यः सुखं चर ॥ १८॥

અર્થ. આ ભવસાગરમાં તુંજ એકલાે હાલ છે અને ભવિષ્યમાં પણ તુંજ હાેઇશ એમાં તને બંધે નથી અને માેક્ષે નથી, માટે તું એકલાે પાતાને કૃતકૃત્ય માની સુખપૂર્વક રહેે.

मा संकल्पविकल्पाभ्यां चित्तं शोभय चिन्मय। उपशाम्य सुखं तिष्ठ स्वात्मन्यानंदविग्रहे॥ १९॥

અર્થ. હે ચિન્મય! હે બ્રહ્મસ્વરૂપ-જનક! સંકલ્પ વિકલ્પથી તમે તમારા ચિત્તને ક્ષાભ પમાડા નહિ; પરંતુ મનને શાંત કરી આનંદપૂર્ણ પાતાના સ્વરૂપમાં સુખે કરીને સ્થિત થાએા.

त्यजैव ध्यानं सर्वत्र मा किंचिद्हदि धारय।

आत्मा त्वं मुक्त एवासि कि विमृश्य करिष्यसि ॥ २०॥ अर्थ. સર્વે તરફનું બધું ધ્યાન તજ हे, હૃદયમાં કશું ધાર નહિ, તું આત્મારૂપ છે અને મુક્તજ છે, એટલે હવે વધુ વિચાર કરીને તું શું કરીશ—કરવાના છે? કંઈ નહિ. સમજવાનું ને કર-વાનું જે છે, તે એજ છે કે—આ વિશ્વમાં જે ને તે માત્ર હુંના હુંજ એક આત્મા છું, બીજું કંઈજ નથી.

।। इति श्रीमद्दृष्टावक्रगीतायां तृष्णात्यागनिरूपणनाम अष्टमोऽध्यायः समाप्त ॥

# अध्याय ९ मी.

## આત્મકથ નિરુપણ.

### आवक्ष्व श्रृणु वा तात नानाशास्त्राण्यनेकशः। तथापि न तव स्वास्थ्यं सर्वविस्मरणाकृते ॥ १॥

અર્થ. હે તાત! (જનક) નાના પ્રકારનાં અનેકવાર શાસ્ત્રા શ્રવણ કરા કિંવા કહાે, તથાપિ તે સર્વને વિસરી જવા સિવાય તને સ્વાસ્થ્ય પ્રાપ્ત થશે નહિ.

ટીકા. ધ્રહ્મજ્ઞાન થયા પછી શાસ્ત્રાદિનું ચિંતવન પણ નકામું છે, કારણ કે એ પણ મનને ઠરવા દેતું નથી. પંચદશીકારે કહ્યું છે કે, જેમ ધાન્યાર્થી માણસ ડાંગરમાંથી ચાખા મળવ્યા પછી પરાળ અને ફાેતરાં નાંખી દે છે, તેમ જ્ઞાનાર્થીએ પણ ધ્રહ્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થયા પછી સર્વ શાસ્ત્રોનું વિસ્મરણ કરી દેવું. ચિત્તની શુદ્ધિને માટે જેમ કર્મ કરવાનાં કહ્યાં છે, તેમ પ્રથમ જ્ઞાન મેળવવાને શાસ્ત્રો વાંચવાં, સાંભળવાં અને ઉપદેશ રૂપે બીજાને કહેવાં; પરંતુ જીવન્મુક્તાવસ્થા પ્રાપ્ત થતાં તો તેની જંજાળ પણ ત્યજી દેવી, એ અત્ર વક્તવ્ય છે.

# भोगं कर्म समाधिं वा कुरु विज्ञ तथापि ते। वित्तं निरस्त सर्वाज्ञमत्यर्थे रोचियष्यति॥ २॥

અર્થ. હે વિજ્ઞ! જાણુકાર-વિદ્વાન્! ભાગ ભાગવ, અને કર્મ કર કે સમાધિ સાધ, પરંતુ જ્યાં સુધી સર્વે આશાઓના ત્યાગ કરીશ નહિ ત્યાં સુધી તો તે તારા ચિત્તને રુચ્યાજ કરશે. તાત્પર્ય કે-ચિત્તમાંથી આશાઓના સદ તર લાપ નહિ કરે ત્યાં સુધી ગમે તેટલા ભાગ, કર્મ અને સમાધિઓ કરીશ તાપણ આત્મજ્ઞાન થશે નહિ.

### आयासात्सकलो दुःखी नैनं जानाति कश्रन। अनेनवोपदेशेन धन्यः मामोति निर्वृतिः॥३॥

અર્થ. સંસારની ઉપાધિઓના પરિશ્રમથી સર્વ મનુષ્યાે દુઃખી છે. તેમ છતાંએ તેએા દુઃખ જાણતા નથી! એ લાેકામાંના કાેઈ ધન્ય પુરુષજ ગુરુના ઉપદેશને લાેધે નિવૃત્તિ પામે છે.

### व्यापारे खिद्यते यस्तु निमिषोन्मेषयोरपि। तस्यालस्य धुरीणस्य सुखं नान्यस्य कस्याचत्।। ४।।

અર્થ. આંખ મીંચવા ઉઘાડવાના કામથી પણ જેને ખેદ થાય છે તે આળસુના આગેવાનના જેવું સુખ બીજા કાેઇનેજ નથી. ધ્યાન પરાયણતા.

ટીકા. જીવન્મુકતની સુખી અવસ્થાનું સ્વરૂપ આળસુઓના ધુરીણને આપવામાં આવે છે, તે એક રીતે તો યોગ્ય નથી, પરંતુ પ્લક્ષ-પરતામાં તે કેવો વ્યાપાર શન્ય થઇ જાય છે તે અહિં દર્શાવવામાં આવ્યું છે. સર્વ પ્રપંચના ત્યાગ કરી આંખા મીંચીને પરપ્લક્ષનુંજ એક ચિંત્વન કરતા જીવન્મુકતને ધન્ય છે. સંસારની જંજાળમાંથી આવી રીતે મનને ખેંચી લીધા વગર માક્ષ નથી થતા.

### इदं कृतिमदं नेति दृंद्वैर्युक्तं यदामनः। धर्मार्थकाममोक्षेषु निरपेक्षं तदा भवेत्॥ ५॥

અર્થ. આ કર્યું ને આ નથી કર્યું, એવા દ્રંદ્રોથી મન જયારે માેકળું–અળગું થાય છે, ત્યારેજ ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેક્ષમાં નિરપેક્ષતા આવે છે.

विरक्तो विषयद्वेष्टा रागीविषयलोलुपः। ग्रहमोक्षविद्दीनस्तु न विरक्तो न रागवान्॥ ६॥ અર્થ. વિષયોના વેરી તે વિરક્ત અને વિષયામાં ક્ષા-લુપ તે રાગી કહેવાય છે; પરંતુ ગ્રહણ અને ત્યાગમાં નિરપેક્ષ હાય તે વિરક્તે નહિ અને રાગવાને નહિ, એમ કહેવાય છે.

**ઠીકા.** જે પુરુષા સ્ત્રી પુત્રાદિકના ત્યાગ કરી દે છે તે વિરક્ત. અને વિષયાની કામનાથી જે તેમાં વળચ્યા રહે છે તે રાગી છે. જે વિષયાના ગ્રહણની ઇચ્છા કરતા નથી, તેમ પ્રારબ્ધવશાત મળી આવ્યા તા તેના ત્યાગ પણ કરતા નથી, તે ખરેખરા મુમુક્ષુ છે.

### हेयोपादेयता तावत्संसारविटपांकुरः । स्पृहा जीवति यावद्वै निर्विचारदशास्पदम् ॥ ७॥

અર્થ. જ્યાં સુધી લેવા આપવા છેાડવાની સ્પૃહા છે ત્યાં સુધી પુરુષ સંસાર વૃક્ષના અંકુરને વળગી રહેલાજ છે, એમ જાણવું, કારણ કે જ્યાં સુધી તે જીવે છે ત્યાં લગી અવિચાર દશામાં જતા રહે છે.

ર્ટાકા. જે માણુસ સ્પૃહાળુ છે તે જ્યાં સુધી છવે છે ત્યાં સુધી ગ્રહણ કરતા અને ત્યાગ કરતા રહે છે. સંસારફપી વૃક્ષના અંકુરને ઉત્પન્ન કરી તેને વધારનારી સ્પૃહા–તૃણા છે. આ સંસારના ભાગ વગેરેની તૃષ્ણા જ્યારે છુટે, ત્યારેજ જીવન્મુક્ત અવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે. જ્યાં સુધી મન તૃષ્ણામાં રહેલું છે, ત્યાં સુધી પુરુષ ગમે તેટલા પ્રયત્ન કરે તાપણ તેને જ્ઞાન થતું નથી.

### महतौ जायते रागो निहत्तौ द्वेष एव हि। निर्देद्वो बालवद्धीमान् एवमेव व्यवस्थितः ॥ ८॥

અર્થ. પ્રવૃત્તિમાં રાગ ઉ<sub>ત્</sub>પન્ન થાય છે અને નિવૃત્તિમાં તે પ્રતિ દેષ ઉપજે છે, તેથી કરીને બુદ્ધિમાન મુમુક્ષુ તેા બાળ-કની માફક નિર્દેદ્ધ જેવા થઈ રહે છે. દીકા. વિષયા ભાગવા તે પ્રવૃત્તિ. અને જેમ પ્રવૃત્તિ થતી જાય તેમ તેમ રાગ વધતા જાય, એજ પ્રમાણે વિષયામાંથી ઉત્પાન્ન થતી પીડા જેમ જેમ જણાતી જાય, તેમ તેમ નિવૃત્તિ સાવતી જાય છે, અને નિવૃત્તિની સાથેજ વિષયા ઉપર દ્વેષ-ખીલકુલ અભાવ થતા જાય છે. જયારે આ પ્રમાણે થાય છે ત્યારે તે પુરુષ એક બાન્યકની માક્ક 'આ મારું આ તારું, આ કર્યું આ નથી કર્યું ' વગેરે સંસારી પ્રવૃત્તિઓમાંથી છુટા થઈ શાંતતા પામે છે અને ઉપર જ-ણાવી ગયા તેવા જીવન્મુકત અવસ્થાને પ્રાપ્ત થાય છે. અષ્ટાવક્જીએ પ્રથમથીજ વિષયોને વિષવત્ ગણી તજવાનું કહેલું છે અને તેનેજ વારંવાર આગળ ધરી સંસારથો છુટવા ઇચ્છતા પુરુષને વિષયોના સદંતર ત્યાગ કરવાના બોધ આપ્યા કરે છે. જયાં સુધી મન વિષયોમાં રમે છે, ત્યાં સુધી કદી પણ પુરુષાર્થ એવો જે મોક્ષ, તે સાધી શકાતા નથી.

### हातुमिच्छिस संसारं रागी दुःखिजहासया । वीतरागोहि निर्दुःखस्तस्मित्रपि न खिद्यति ॥ ९ ॥

અર્થ. રાગવાન પુરુષ દુ:ખની નિવૃત્તિની ઇચ્છાથી સંસારને તજવા ચાંહે છે, રાગરહિત પુરુષ નિશ્ચયથી દુ:ખથી મુક્ત થાય છે અને જો સંસાર હાય તા તેમાં પણ તેને દુ:ખ થતું નથી.

ટીકા. દુઃખથી છુટવાને માટે રાગી માણુસા સંસારને તજવા ઇચ્છે છે, પરંતુ જેઓ ખરેખરા વીતરાગી છે, તેઓ તા સંસારમાં રહેલા અને પ્રારબ્ધવશ ભાગ ભાગવતા હાવા છતાં પણ સંસારથી કંટાળતા કે દુઃખી થતા નથી.

यस्यामिमानो मोक्षेपि देहेपि ममता तथा । न च योगी न वा ज्ञानी केवलं दुःखभागसौ ॥१०॥ અર્થ. જેને માક્ષને માટે અભિમાન અને દેહને માટે મમતા છે, તે પુરુષ ન ચાેગી કહેવાય કે ન જ્ઞાની કહેવાય, તે તાે કેવળ દુ:ખભાગીજ ગણાય.

### हरो यद्युपदेष्टा ते हरिः कमल्लजोऽपि वा । तथापि न तव स्वास्थ्यं सर्व विस्भरणदृते ॥ ११ ॥

અર્થ. હર-શંકર, હરિ-વિષ્ણુ કે કમળજ-પ્રદ્યા તારા ઉપદેષ્ટા હશે તાપણ સંસારના પ્રપંચનું સાવ વિસ્મરણ કર્યા વગર કદી પણ તને સ્વાસ્થ્ય પ્રાપ્ત થશે નહિ.

ઢીકા. અષ્ટાવક મુનિ જનકને કહે છે કે–હું તો શું ? પરંતુ વ્યક્ષા, વિષ્ણુ કે શિવ પણ તને ઉપદેશ આપશે, તેાપણ જ્યાં સુધી તું વિષયોને વિષવત્ ગણી તેના ત્યાગ કરીશ નહિ, અરે તેનું સ્મરણ સુદ્ધાં વિસારીશ નહિ, ત્યાં સુધી કદી પણ તેને સ્વાસ્ય્ય (નિરાંત). નચિંતતા પ્રાપ્ત થશે નહિ.

### ।। इति श्रीमदृष्टावक्रगीतायामात्मैक्यत्वनिरूपणंनाम नवमोऽध्यायः समाप्तः ।!

# अध्याय १० मो.

#### આત્મસંયમ.

### तेन ज्ञानफलं पाप्त योगाभ्यासफलं तथा । तृप्तः स्वेच्छेन्द्रियो नित्यं एकाकी रमते तु यः ॥ १॥

અર્થ. જે પુરુષ નિત્ય તૃપ્ત છે, શુદ્ધ ઇન્દ્રિયવાન છે અને એકલાજ એકાંતમાં રહે છે, તેનેજ જ્ઞાન અને યાગાભ્યાસનું ફળ પ્રાપ્ત થાય છે.

#### કુમારીકંકણ ન્યાય.

ટીકા. મુમૃક્ષુ–જીવન્મુક્ત અને સંન્યાસીએ ઘણા માણસાના સહવાસમાં રહેવું જોઇએ નહિ. એકલા એકાંતે રહેવાથી આત્મચિંતન થાય છે, અને બીજો ત્રીજો મળે તો વાતમાં અને ઘણા મળે તો કેકાસમાં કાળ નકામાં જાય છે. જ્યાં ત્રણ જણ હોય તે ગામ અને તથી વધારે જન હોય તે નગર કહેવાય છે. સંન્યાસી વગેરે મુમૃક્ષુએાએ તા ગામ કે નગરના ત્યાગજ કરવા. પર્વતની ગુકામાં, કાઈ શિવાલયમાં અથવા નદી કિનારે નાની ઝુંપડી બાંધી તેમાં એકલા રહેવું, એ ધ્રહ્મત્તાનને માટે સારું છે. સંસારમાં રહેતાં સંસારના છાંટા ઉડયા વગર રહેતા નથી. દત્તાત્રયની એવી કથા છે કે, એકવાર તે એક ગામમાં ભિક્ષા માગવા ગયા. ત્યાં એક બાઇએ કહ્યું કે 'રહો મહારાજ! આટલી ડાંગર ખાંડી ચાખા તમને આપું. 'મહારાજ બેડા અને પેલી બાઇ સાંબેલું લઇ ખાંડવા બેડી. ખાંડતાં ખાંડતાં તેનાં કંકણ ખડખડવા લાગ્યાં. ખણુખણાટથી ખાંડવાનું નહિ કાવનું હોવાથી તેણે એક પછી એક કંકણ ઉતારી નાંખવા માંડયાં અને જ્યારે હાથમાં એકજ કંકણ રહ્યું ત્યારે તેને વગર ગડબડે–ખણખણાટે ખાંડવામાં ચિત્ત લાગ્યું.

આ જોઈ દત્તાત્રય ભગવાને નક્કી કર્યું કે, એકલા—એકાંતમાંજ કામ સારી રીતે થાય છે, માટે વગર ગડબડવાળા અને માનવી સહવાસ વગરના સ્થાનમાં રહેતાંજ જ્ઞાનના વિચારા કરવાનું અને જ્ઞાન સંબંધી નિદિષ્યાસન ઠીક પડે છે. 'બેએ બગડે' એમ લાક કહેલુ છે તે યાગી સંન્યાસીને માટે બહુ યાગ્ય છે. આ કુમારી—કંકલુ ન્યાય કહેવાય છે.

## न कदाचिज्जगत्यस्मिस्तत्त्वज्ञो इंत खिद्यति । यत एकेन तेनेदं पूर्ण ब्रह्मांडमंडलम् ॥ २ ॥

અર્થ. જે પુરુષ તત્ત્વને જાણે છે તે પુરુષ આ જગતમાં કદી ખેદ પામતા નથી, કારણ કે તેનાથી એકલાથીજ આ પ્રદ્યાંડ મંડળ પૂર્ણ ભરાયેલું છે. અર્થાત્ તત્વજ્ઞ તા જગતને જોતાજ નથી. પાતામાં સઘળું જગત જોનારને તેનાથી ખેદ પામવાનું સંભવિત છેજ નહિ.

### न जानु विषयाः केपि स्वारामं हर्षयंत्यमी । शल्लकीपल्लवमीतिमवेभित्रम्बपल्लवाः ॥ ३ ॥

અર્થ. જેમ શક્ષકીનાં પાન ખાવામાં પ્રીતવાળા હાથી લીમડાનાં પાનમાં હર્ષ પામતા નથી, તેમ પાતામાંજ-પરમાનંદ-માંજ નિમગ્ન રહેનારને-હર્ષ પામનારને-પરમાનંદમાં આનંદી રહેનારને જગતમાંના વિષયામાં કદી પણ હર્ષ થતા નથી.

### यस्तु भोगेषु भुक्तेषु न भवत्यधिवासितः। अभुक्तेषु निराकांक्षी तादृशो भव दुर्छभः॥ ४॥

અર્થ. તે ભાગવેલા ભાગામાં કરીને વાસના કરતા નથી. અને જે પુરુષ નહિ ભાગવેલા ભાગા માટે કાંક્ષા–ઇચ્છા ધરા- વતા નથી એવા પુરુષ દુર્લભ છે માટે હે જનક! તું એવા નિરાકાંક્ષી થા.

### बुश्रुश्चरिव संसारे ग्रुग्नुश्चरिप दृश्यते । भोगमोक्षनिराकांक्षी विरस्रो हि महाश्चयः ॥ ५ ॥ स्रोजादिङ्गा सभूण त्यागः

અર્થ. બુલુક્ષુ–ભાગની ઈચ્છાવાળા અને માક્ષની ઈચ્છા-વાળા આ સંસારમાં જણાય છે, પરંતુ ભાગ અને માક્ષ બન્નેને માટે નિરાકાંક્ષી તાે કાઈ મહાત્મા–મહાશય વિરલજ મળી આવે છે.

### धर्मार्थकाममोक्षेषु जीविते मरणे तथा। कस्याप्युदारचित्तस्य हेये।पादेयता न हि ॥ ६ ॥

અર્થ. એવા ઉદાર ચિત્તવાળા કાેેે છે કે જેને મરણ, જિવત, ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેેક્ષમાં ગ્રહણ અને ત્યાગ (હેયાપાદેયતા) નથી ? સર્વે છે. જગતમાંના સર્વે શરીર ધર્માને જે તરી જાય છે, એટલે કે વિષયાને વિષ જેવા જાણી તજ દે છે, તે મુક્તિ મેળવવા સમર્થ થાય છે.

## वांछा न विश्वविलये न द्वेषस्तस्य च स्थिता।

यथा जीविकया तस्मात् धन्य आस्ते यथास्रुखम् ॥७॥

અર્થ. આ વિશ્વ નાશ થઈ જાય એવી જેને ઇચ્છા નથી તેમજ તેની સ્થિતિ સામે દ્રેષ નથી, તે જ ધન્ય પુરુષ છે, કે જે યથાપ્રાપ્ત આજવિકાદ્વારા સુખપૂર્વક રહે છે.

**ઢીકા. હે** જનક ! વિશ્વના વિલય થવાની ઈચ્છા કે વિશ્વ– આ જગત ચાલે છે તેમ ચાલતું રહે તેની સામે જેને રાગ દ્રેષ નથી અને જે પાતાને આવી મળે છે તેટલામાં સુખે કરીને છવન ગુજારા કરે છે, તે જ પુરુષને ધન્ય છે અથવા તે જ કૃતકૃત્ય અને પૂજનીય છે, એમ જાલુ.

# कृताथी जैन ज्ञानेनेत्येवं गलितधीः कृती । पश्यन् श्रृष्वन् स्पृशन् जिन्नज्ञश्रयन्नास्ते यथासुलम् ॥८॥

અર્થ. જ્ઞાનથી પાતાને કૃતાર્થ માનનાર અને જેની બુદ્ધિ–તૃષ્ણા ગળી ગયેલી છે એવા પુરુષ, જેતા, સાંભળતા, સ્પર્શ કરતા, સુંઘતા અને ભાજન કરતા યથાસુખે રહે છે.

**ટીકા.** " આત્મત્તાનથી હું કૃતાર્થ <mark>છું</mark> " એવી છુદ્ધિ પણ **જેની મ**લિત થઇ ગઇ છે એવા પુરુષ સંસારમાં ખાતા પીતા અને સર્વ વ્યવહાર કરતા રહે તે સમાહિત ચિત્તવાળા પુરુષ ધ્રક્ષરૂપજ જાણવાે.

### शून्या दृष्टिर्वृथा चेष्टा विकलानींद्रियाणि च । न स्पृहा न विरक्तिर्वा क्षीणसंसारसागरे ॥ ९ ॥

અર્થ. જેના સંસારસાગર ક્ષીણ થઈ ગયાે છે, જેની દૃષ્ટિ શૂન્ય, ચેષ્ટા વૃથા ને ઇન્દ્રિયા વિકળ થઈ ગઇ છે તેને આ જગતમાં કશી સ્પૃહા કે વિરક્તિ રહેતીજ નથી.

### न जागर्ति न निद्राति नोन्मीलति न मीलति । अहो परदशा कापि वर्तते मुक्तचेतसः ॥ १० ॥

અર્થ. તે જાગતા નથી, નિદ્રા કરતા નથી, ને આંખ મીંચતા કે ઉઘાડતા નથી, એવી પરદશા ઉત્તમસ્થિતિમાં મુક્ત પુરુષ રહે છે. અહા જીવન્મુક્ત પુરુષની ઉત્કૃષ્ટ દશા કેવી વિરક્ત છે!

### सर्वत्र दृश्यते स्वस्थः सर्वत्र विमलाशयः । समस्तवासना ग्रुक्तो ग्रुक्तः सर्वत्र राजते ॥ ११ ॥

અર્થ. જીવન્મુક્ત જ્ઞાની સર્વ જગતને શાંત, વિમળ અંતઃકરણુવાળું અને સમસ્ત વાસનાએા રહિત એતા સર્વત્ર મુક્તતાથી વિરાજીત થઈ રહે છે.

### पञ्यन् श्रुण्वन् स्पृशन जिद्यन्नश्चनन् गृह्णन वदन् व्रजन्। ईहितानीहितैर्भुक्तो सुक्त एव महाशयः ॥ १२ ॥

અર્થ. જેતો, સુણતો, અડતો, સુંઘતો, ખાતો, પકડતો, બાલતો, ચાલતો અને રાગદેષથી મુક્ત એવા જેને નિશ્ચય થયેલા છે તે મહાશય મુક્ત જાણવા. બધી ક્રિયાઓ કરતા હાેવા છતાં પણ જેને જગતની કાેઈ ચીજમાં રાગદેષ નથી તે જ મુક્ત છે.

# न निन्दति न च स्तै।ति न हृष्यति न कुष्यति । न ददाति न गृह्णाति मुक्तः सर्वत्र नीरसः ॥ १३ ॥

અર્થ. તે નથી કાેઇની નિંદા કરતાે, નથી સ્તુતિ કરતાે, નથી હરખાતાે, નથી કાેપ કરતાે, નથી આપતાે, નથી લેતાે અને જે વળી સર્વત્ર નીરસ રહે છે, તે નરને મુક્ત જાણવાે.

#### દંભીને નરકવાસ.

2ીકા. જીવન્મુક્ત દશાને પામેલા પુરુષ નથી કાઇની નિંદા કરતા, નથી કાઇની સ્તુતિ કરતા, નથી હરખાતા, નથી કાપતા પણ જગતના સઘળા સારામાઢા બનાવથી ઉદાસીન રહી શાંત જીવન ગુજારતા, પ્રહ્મત્તાનમાંજ તહીન રહે છે. અંતઃકરણમાં આશાઓ અને બાગાલિલાયા ભરેલા હાય તે નરક જાય છે. આવા ખાટા વૈરાગ્ય-વાળાના દ્રષ્ટાંતમાં કહે છે કે-એક રાજાની પાસે કાઇ એક સાધુ રહેતા

હતા. તે રાજાને વૈરાગ્યના ઉપદેશ કરતા અને રાજા સાથે રહેતાં આનંદ માણતા હતા. ઘણા વખત આવાં સુખ ભાગવી રાજા ને સાધુ ખેઉજણ એકે દહાડે મરણ પામ્યા. આ વાત સાંભળી નગરના એક શિવાલયમાં રહેતા જીવન્મુકન ખડખડાટ હસી પડયા. તેને હસતા જોઇ લોક પૂછ્યું કે મહારાજ! આપ કેમ હસા છા ? ત્યારે તેણે જવાબ દીધા કે રાજા સ્વર્ગે ગયા ને સાધુ નરકમાં પડયા; કારણ કે તે દંભી સાધુ હતા.

### सानुरागां स्त्रियं दृष्ट्वा मृत्युं वा सम्रुपस्थितं । अविद्वलमनाः स्वस्थो मुक्त एव महाशयः ॥ १४ ॥

અર્ધ. અનુરાગવતી સ્ત્રીને જોઈ કે સામે આવીને ઉભેલા મૃત્યુને જોઇ વ્યાકુળ ન થતાં જે સ્વસ્થ રહે છે–તે જ મહાશય મુક્ત છે, એમ જાણુવું.

### सुखे दुःखे नरे नांधी संपत्सु च विपत्सु च । विशेषो नव धीरस्य सर्वत्र समदर्शिनः ॥ १५ ॥

અર્થ. સુખમાં, દુ:ખમાં, નરમાં, નારીમાં, સંપતમાં કે વિપત્તિમાં, સર્વત્ર જે સમદર્શી રહે છે તે ધીર જ્ઞાનીને કંઈ વિશેષ લાગતું નથી, બધું સરખુંજ લાગે છે.

# न हिंसा नैव कारूयं नैाद्धत्यं न च दीनता। नाश्चर्यं नैव च क्षोभः क्षीणसंसर्णे नरे।। १६।।

અર્થ. ક્ષીણુ થયેલા છે સંસાર જેના એવા નરમાં હિંસા નથી હાતી, નથી કાર્ણ્ય હાતું, નથી ઐાહત્ય કે નથી હાતી દીનતા, તેમજ તેને કંઇ આશ્ચર્યે લાગતું નથી, તેમ કહિં ફ્ષાલે થતા નથી. મુક્તજનની દૃષ્ટિ બધે એક સરખીજ રહે છે.

## न मुक्तो विषय द्वेष्टा न वा विषयछोळुपः । असंसक्तमना नित्यं माप्तामाप्तमुपाश्चते ॥ १७ ॥

અર્થ. જીવન્મુક્ત પુરુષ નથી વિષયાના દ્રેષ કરતા કે નથી વિષયામાં લાભી થતા, તે તા સદા આસક્તિ રહિત મન-વાળા થઇ પ્રાપ્ત અપ્રાપ્ત–જે કંઇ મળ્યું ન મળ્યું, તેથી ચલાવી લે છે.

### समाधानासमाधानहिताहितविकल्पनाः ।

### शून्यचित्तो न जानाति कैवल्यमिव संस्थितः ॥ १८॥

અર્થ. શૂન્યચિત્ત જ્ઞાની સમાધાન કે અસમાધાન, હિત કે અહિતની કહેપનાજ કરતાે નથી, પરંતુ માત્ર કૈવલ્યમાં સ્થિત થઇ રહે છે.

## निर्ममो निरहंकारो न किंचिदिति निश्चितः। अंतर्गलितसर्वाशः कुवैन्नपि न लिप्यते ॥ १९ ॥

અર્થ. અભ્યંતરમાં ગળી ગયેલી છે સર્વ આશાઓ જેની એવા પુરુષ મમતા રહિત, અહંકાર રહિત 'આ સંસાર કુચ્છ માત્ર નથી ' એવા નિશ્ચયવાળા હાઈ કંઈ કરે છે, તાેપણ લેપાતા નથી.

### मनः मकाशसंमोहस्वमजाडचिववर्जितः। दशां कामपि संप्राप्तो भवेद्गलितमानसः॥ २०॥

અર્થ. ગલિત થયેલું છે મન જેનું એવા જ્ઞાની મનના પ્રકાશથી ચિત્તની ભ્રાંતિથી સ્વપ્ત કે જડતા રહિત થઈ અનિ-ર્વચનીય એવી–અલાૈકિક દશાને પ્રાપ્ત થાય છે.

#### મનમાલિન્ય.

ટીકા. જીવન્મુક્ત ન્રાનીની અવસ્થાનું વર્જુન આ પ્રસંગમાં એવું સરસ કરેલું છે કે—જે દરેક પ્રદા જિન્નાસુને મનન કરવા યાગ્ય લાગે. જગતના પ્રપંચથી સાવ દૂર રહેવું સહેલું નથી, અને જો અંતઃકરખુથી સાગ ન થયેલા હાય અને આગ્રહથી સાગ લેવામાં—કરવામાં અને પ્રપંચને છાડવાનું સાહસ આદરવામાં આવે તેા ઉલલું કનિષ્ઠ પરિણામ આવે છે, માટે જેને પ્રદાજિનાસા હાય તેણે સદ્દગુરુની પાસે ઉપદેશ લઇ, ઉપદેશનું મનન કરી, ધીરે ધીરે પાતાના સંસારી મનને પ્રપંચની નિઃસારતા સમજાવી દઢ વૈરાગ્ય ઉપર ભાવના કરવી; અને જ્યારે અંતઃકરખુથીજ વિષયા ઉપર સાવ અભાવ ઉત્પન્ન થાય ત્યારે વૈરાગ્ય લેવા, નહિ તા દંભ કરવા પડે. પાતાને થયેલા અનુભવ અને નાનથી જેને વૈરાગ્ય આવ્યા હાય તે કદાપિ દંભી બનતા નથી. વિષયાની લાલસા તેને જીતી જતા નથી પણ તે વાસનાઓને જોતે છે. આવા નાની વૈરાગ્ય આવે ત્યારેજ જીવન્મુક્ત અવસ્થાને પ્રાપ્ત થાય છે, અને તે કદાપિ ચળતા નથી.

વળી ખહારના કે હઠીલા ત્યાગની પણ, જો મન ચાપ્પ્યું થયેલું હોય તો બીલકુલે જરૂર પડતી નથી. જગતના પ્રપંચ પૂર્ણ પ્રવાહમાં વહેતા જ્ઞાની પુરુષ પણ તેમાં જળકમળની માફક પૂર્ણ વૈરાગ્યવાન રહી આનંદથી સ્વશ્રેય સાધે છે. મુક્તિને માટે સૌથી વધારે યાગ્ય તા આશ્રમ અવસ્થાઓને અનુસરવાના માર્ગ છે. આશ્રમા કુદી જઇ અયોગ્ય વયે અને કાચા અનુભવે ક્રોધના ઉછાળામાં આવી જઇને લીધેલા વિરક્તિના માર્ગ આગળ જતાં વિપરીત માર્ગે લઇ જય છે, અને તે આગ્રહથી વૈરાગ્યને વળગી રહેલા પુરુષ પરિણામે નરકાધકારી થાય છે.

# ।। इति श्रीमद्धावक्रगीतायामात्मसंयमोनाम दश्यमोऽध्यायः समाप्तः ॥

## अध्याय ११ मो.

### વાસના પરિત્યાગ.

### यस्य बोधोदये नावत्स्वप्रवद्भवति भ्रमः । तस्मै स्रुखेकरूपाय नमः शान्ताय तेजसः ॥ १ ॥

અર્થ. જેના એાધ થતાંવાંત સ્વમની પેઠ ભ્રાંતિના નાશ થઇ જાય છે એવા સુખૈકરૂપ, શાંત અને તેજ સ્વરૂપ પરખ્રદ્ધાને નમસ્કાર હાે. ૧

### अर्जियित्वाऽिखलानर्थान् भोगानाभोति पुष्कलान् । न हि सर्वपरित्यागमन्तरेण सुखी भवेत् ॥ १ ॥

અર્થ. અનંત–સંપૂર્ણુ અર્થ–ધન કમાવા અને પુષ્કળ ભાગ ભાગવવા છતાં પણ, જ્યાં સુધી સર્વ વસ્તુની ભાવના–વાસના-એાના પરિત્યાગ થાય નહિ ત્યાં સુધી સુખી થવાતું નથી. ૨

ટીકા. સંતાષમાં સુખ રહેલું છે. અસંતાષી સુખી કહેવાય નહિ, જો કે તેને પુષ્કળ ધન વગેરે મળ્યાં હાય તાપણ-કહ્યું છે કે- पृथिदी धनपूर्णी चेदिमां सागरमेखळां । प्राप्नोत्तपुनरप्येष स्वगमिष्ठित नित्यशः । સાગર મેખલાવાળી ને ધનથી સંપૂર્ણ પૃથિવી પ્રાપ્ત થાય તાપણ ધનીને વળી સ્વર્ગની ৮ છા થાય છે. ધનીનું જે સુખ આપણને જણાય છે તે અનિત્ય છે, એટલુંજ નહિ, પરંતુ ધનહીન મનુષ્ય કરતાં પણ તે વધારે અજંપામાં રહે છે, માટે ધનવેલવના ત્યાંગ એજ નિરંતર સુખસાધન છે.

कर्तव्यदुःखमार्तेडज्वाछादग्धान्तरात्मनः । कृतः मञ्जमपीयुषधारासारमृते सुस्तम् ॥ २ ॥ અર્થ. કર્મજન્ય દુ:ખરૂપી સૂર્યની જ્વાળાથી જેના મંતરાત્મા દગ્ધ થયેલા છે એવા પુરુષને, શાંતિક્ષ્પી અમૃતની ધારાઓવાળી વૃષ્ટિ વગર સુખ ક્યાં છે? અર્થાત્ કર્તવ્ય કરવાના દુ:ખમાં બળી રહેલા માણસને માટે પ્રશમરૂપી અમૃતની વૃષ્ટિ સિવાય બીજે કહિ સુખ નથી.

### भवेषि भावनामात्रो न किंचित्परमार्थतः । नास्त्यभावः स्वभावानां भावाभावविभाविनाम् ॥३॥

અર્થ. આ ભવ–સંસારભાવના–સંકલ્પ માત્ર છે, પરમાર્થ દૃષ્ટિએ જેતાં કંઇ નથી; કેમકે, ભાવ ને અભાવરૂપ પદાર્થીમાં રહેલા સ્વભાવના કહી પણ અભાવ થતા નથી.

ટીકા. આ જગત સંકલ્પજન્ય છે. પરમાર્થ દર્ષિએ એમાંનું કંઇ સત્ય નથી. સત્ય તો એક પરમાત્માજ છે. ભાવ અને અભાવમાં રહેલા સ્વભાવના અભાવ છે નહિ. મનારથ અને સ્વપ્રના ભાવ કે અભાવ નહિ હોવા છતાં પણ તે ભાવ થાય છે. અર્થાત્ ભાવ અને અભાવ બેઉ સ્વભાવમાં રહેલા છે, પરંતુ તે સંકલ્પજન્ય અને મિથ્યા છે. જગત પણ એવુંજ અસત્ય છે, એટલે તેના ત્રાનથી અભાવ ઉત્પન્ન કરવા જોઇએ. જયાં સુધી જગતના પ્રપંચમાં ભાવ છે ત્યાં સુધી સુક્તિ વેગળીજ છે, માટે પ્રપંચના ત્યાગ કરવા જોઇએ.

### न दूरं न च संकोचाल्लब्धमेवात्मनः पदम् । निर्विकल्पं निरायासं निर्विकारं निरंजनम् ॥ ४ ॥

અર્થ. નિરંજન, નિર્વિકાર, નિરાયાસ અને નિર્વિકહ્ય એલું આત્માનું પદ-સ્વરૂપ સંકાેચલબ્ધ કે દ્વર નથી, પરંતુ અજ્ઞાનથી તે પ્રાપ્ત થતું નથી માટે જ્ઞાનથી તેની પ્રાપ્તિ કરવી એઇએ.

### માયાની ભુલભુલામણી.

દીકા. આત્મા જે નિરંજન અને નિર્વિકાર છે, તે કાઇને દૂર નથી. સૌને પ્રાપ્ત થાય તેવા સૌમાં રહેલા છે. પરંતુ અજ્ઞાનને લીધે બુલાઇ જવાય છે, અને ગુરુના ખતાવ્યા વગર તે જોવાતા કે સમજાતા નથી. આના સ્પષ્ટીકારણ માટે કહે છે કે એક માણસે પાતાના ખલા ઉપર બાળક બેસાડેલું હતું પણ બ્રમથી તે તેને આમ તેમ શાધવા લાગ્યા. જયારે બીજા માણસે તેને ટેકારીને 'બાળક તારા ખલા ઉપરજ છે' એવું કહ્યું ત્યારે તેને લાન આવ્યું અને બાળકને શાધતા બંધ પડી આનંદ પામ્યા. આ રીતે સંસારી માણસા અનાદિ માયાના બ્રમમાં પાતાને વિષે રહેલા આત્માને બ્રમથી બુલી જઇ આમતેમ લમે છે, પણ આત્મા તેને પ્રાપ્ત થતા નથી. જ્યારે સદ્યુરુ તેને પ્રબોધે છે, ને વૈરાગ્ય આવી અજ્ઞાનના અંતરપટ દૂર થાય છે, ત્યારે તેને પ્રહ્મનું લાન થાય છે અને જગતને પ્રપંચ સમજી પરમાનંદમાં મમ થઈ રહે છે.

### व्यामोहमात्र विरते। स्वरूपादानमात्रतः । वीतशोका विराजंते निरावरणदृष्टयः ॥ ५ ॥

અર્થ. વ્યામાહ માત્ર ઉતરી જતાં અને પાતાના સ્વ-રૂપનું જ્ઞાન થતાં આવરણ રહિત દૃષ્ટિવાળા પુરુષ શાકરહિત થઈ શાલે છે.

ટીકા. અષ્ટાવક કહે છે કે-મનુષ્ય માત્રનું અંતઃકરણ અન્નાન -માયાકૃત વ્યામાહથી આર્વારત છે, એટલે તેને સમજાતું નથી કે પ્રક્રા ક્યાં છે. જ્યારે શાસ્ત્ર અને ગુરુ તેને તેના પાતામાંજ પ્રક્રા છે, એવું સમજાવે છે, ત્યારે તેના માયામાહ-ભ્રમ દૂર થાય છે. દ્રષ્ટાંત આપતાં કહે છે કે-દસ પુરુષ એક નદી ઉતરી 'માતે દસ

છીએ કે કાઇ તણાઈ ગયું ? ' તેની ગણતરી કરવા લાગ્યા. પહેલા ગણુનારે પાતાને નહિ ગણતાં ખીજાઓને ગણ્યા, એટલે નવ થયા. તેણું કહ્યું કે એક જણ જરૂર તણાઈ ગયા લાગે છે. એક પછી એક બધાએ ગણતરી કરી પણ દરેંકે પાતાને ગણ્યાે નહિ. એટલે બધાની ગણતરીમાં નવ, નવ, ને નવજ થયા. 'એક જણ નદીમાં તણાઈ ગયો' એવી આથી તેમને એાટી ખાતરી થઇ તેથી મૌ કિનારાપર એસી રાવા લાગ્યા. તેઓ રડતા હતા એટલામાં એક છુદ્ધિશાળી માણસ ત્યાં આવી ચઢ્યા. ને તેણે પૂછ્યું કે 'તમે બધા કેમ રડીને કલ્પાંત કરાે છાે ?' ત્યારે રડતાં રડતાં તેમણે કહ્યું કે-' અમે દસ જણ હતા તેમાંથી એક જણ નદીમાં તણાઈ ગયા તેથી શાક કરીએ છીએ.' પેલા વિદ્વાને તેમને ગણ્યા તા દસ થયા, તેથી કહ્યું કે 'તમે દસે દસ છા. કાઇ તણાઇ ગયા ન**થી** માટે શાક કરવા છાડી દ્યો.' પેલામાંના એક ઉડીને કરી ગણતરી કરીને પાતાને ન ગણ્યાે એટલે પેલા ડાહ્યા માણસે 'જો આ નવ <mark>અને</mark> દસમા તું.' મૂર્ખા! શા માટે રડાે છાે. હવે તેમને સમજાયું કે ' આપણે દસે દસ છીએ ને ખાલી ભ્રમથી શાક કરતા હતા. ' આ પ્રમાણે ંગુરુ અને તે વળી ત્રાની અર્થાત્ શાસ્ત્ર ભણેલા હાય, તાજ અત્રાનના અંતઃકરણ ઉપરનું વ્યામાહાવરણ ખસેડી આપે છે. 'ગુરુ વગર જ્ઞાન નહિં તે આથી સત્ય દરે છે. અખાભગતે, કબીરે અને બીજા પ્રાકૃત કવિઓએ પણ દેશી કવિતાઓમાં આવી સમજ આપેલી છે.

### समस्तं कल्पना मात्रमात्मा ग्रुक्तः सनातनः । इति विज्ञाय धीरो हि किमभ्यस्यति बालवत् ॥ ६ ॥

અર્થ. સમસ્ત જગત કલ્પનામાત્ર છે અને આત્મા છે તે તો સનાતન મુક્ત પ્રદ્યા છે. આવું જાણ્યા સમજ્યા પછી ધીર પુરુષ શું બાળકની માફક તેના અભ્યાસ કરે છે? ના. તે તા પછી પ્રદ્યામય જગત જુએ છેજ.

### आत्मा ब्रह्मति निश्चित्य भावाभावी च करिपत्ना । निष्कामः किं विजानाति किं ब्रुते च करोति किम् ॥७॥

અર્થ. આત્મા-જીવાતમા બ્રહ્મજ છે અને ભાવ તથા અભાવ કલ્પિતમાત્ર છે એવા નિશ્ચય થયા પછી નિષ્કામ-કામના રહિત થયેલા પુરુષ શું જાણે છે? શું કહે છે? અને શું કરે છે? અર્થાત્ કંઈજ કરતા નથી. જ્ઞાનામિથી જેનાં કર્મ ભસ્મીભૂત થયાં છે, તેને પછી જાણવાનું, કહેવાનું કે કરવાનું કંઈજ રહે- તું નથી.

યાતી કેવા હોય.

### अरं सोहमयं नाहिमात श्लीणा विकल्पनाः। सर्वमात्मेति निश्चित्य तृष्णीभूतस्य योगीनः॥ ८॥

અર્થ. આ તે હું, આ હું નહિ, એવા નિશ્ચયથી જેની કલ્પનાએ લીણ થઇ ગઇ છે, અને સર્વ આત્મામય છે એવું જેને સમજાયું છે, તે યાગી માનજ ધારણ કરી રહે છે.

### न विक्षेपो न चैकाम्यं नास्तिबोधो न मूढता । न सुखं न च वा दुःखं-उपशांतस्य योगिनः ॥ ९ ॥

અર્થ. ઉપશાંત થયેલા યાગીને વિક્ષેપે નથી અને એ-કાચતા પણ નથી, અતિ બાધે નથી, તેમ મૂઢતા પણ નથી, નળી તેને સુખે નથી તેમ દુઃખે નથી. તેને પ્રપંચની ઉપાધિઓ નડતીજ નથી.

स्वराज्ये भैक्ष्यवृत्ती च लाभालाभे जने वने । निर्विकल्प स्वभावस्य न विशेषोस्त यो।गनः ॥ १०॥ અર્થ સ્વરાજ્યમાં કે ભિક્ષાવૃત્તિમાં, લાભમાં કે ગેર-લાભમાં, વસ્તીમાં કે વનમાં, વિકલ્પરહિત સ્વભાવવાળા યાગીને કંઈ વિશેષતા નથી. યાગીને સુવર્ણ ને લાહ એક સરખાંજ છે.

### क धर्मः कच वा कामः क चार्थः क विवेकता । इदं कृतमिदं नेति दृंद्वेर्भ्यक्तस्य योगिनः ॥ ११ ॥

અર્થ. આ કામ કર્યું, આ નથી કર્યું, એ પ્રકારની કામાની ઘડામાડીમાંથી મુક્ત થયેલા યાગીને ધર્મ ક્યાં, કામ ક્યાં, અર્થ –ધન ક્યાં અને વિવેકતા પણ ક્યાં ? અર્થાત્ એને આવા વિધિનિષેધ પણ લાગતા નથી, કારણ કે તેણે સર્વસ્વના ત્યાગ કરેલા હાય છે.

# कृत्यं किमपि न एव न कापि इदि रंजना। यथा जीवितमेवेइ जीवन्मुक्तस्य योगिनः॥ १२॥

અર્થ. જીવનમુક્ત યાગીને કર્તવ્ય કર્મ જેવું કંઈ રહેતું નથી-છેજ નહિ; વળી તેના હૃદયમાં કાઇ પ્રકારના અનુરાગ- રંજના પણ હાતી નથી એટલે તેને તા, જેવું જીવન હાય તેવું ચાલે છે.

દીકા. જીવન્મુક્ત પુરુષની કાઇ કિયા તેના સંકલ્પથી થતી નથી અને તેને કરવાનું કાઇ કર્મ બાકી રહેલું હોતું પણ નથી, કેમેંકે, તેને કાઇ પણ કામ કરવાની રંજના—અનુરાગ રહેલા હોતા નથી. અનુરાગ—પ્રીતિ—ભાવના વગર કાઇ કાર્ય થતું નથી અને ખરેખરા યાગીએ તા ભાવના માત્રના ત્યાગ કરેલા હાય છે, એટલે આ મંસા-રમાંનું સર્વ તેને મિશ્યાજ થઇ પહેલું—અસત્ય છે. રાગદ્દેષના હતું જે અવિદ્યા તે તા તેના અંતઃકરણમાંથી નાશ પામેલી હાય છે, અને તે પાતામાં જગતને અને જગતને પાતામાં જોનાર થઇ રહેલા હાય છે.

### क मोइः क च वा विश्वं क तद्ध्यानं क मुक्तता। सर्वसंकल्पसीमायां विश्वांतस्य हि वोगिनः॥ १३॥

અર્થ. સર્વ સંકલ્પ સીમાપર વિશ્રાન્ત થયેલા એટલે જેના સંકલ્પમાત્ર શમી ગયેલા છે એવા યાગીને માહ, વિશ્વ, તેનું ધ્યાન, અને મુક્તતા પણ ક્યાં રહી ? અર્થાત્ પ્રદ્યાસ્વ-રૂપતા પામેલા તેને બીજું કંઈ કરવાનું છેજ નહિ. એને કાઈ વાતની પરવા રહેલી નજ હાવી એઇએ.

येन विश्वमिदं दृष्टं स नास्तीति करोतु वै। निर्वासनः ।क कुरुते पश्यश्रपि न पश्यति ॥ १४॥

અર્થ. જેણે આ વિશ્વ ને ચું છે તે, 'વિશ્વ નથી, એમ કેમ કહે-અર્થાત્ વિશ્વને જાણે છે છતાં પાતે એવા વાસના રહિત થયેલા છે કે વિશ્વને જેતા છતાં પણ જેતા ન હાય એવા થઈ રહે છે. જે પુરુષે જગત જેયેલું છે તેનાથી એમ કેમ કહેવાય કે જગત નથી કેમકે તેને તે હાવાની વાસના છે; પરંતુ જે નિર્વાસન થયેલા યાગી છે તે તા જગતને દેખાતા હાવા છતાં પણ નથી જ દેખતા કારણ કે તે જગતના પ્રપંચથી મુક્ત થયેલા છે.

નિષ્કર્મતા પંચક.

येन दृष्टं परं ब्रह्म सोइं ब्रह्मित ।चतयेत् । १क ।चतयित निश्चितो द्वितीयं यो न पश्चिति ॥ १५॥ अर्थ. लेखे परश्रद्धा लेखे छेते हुं श्रद्धा छुं सेवं स्थितन इरे छे, परंतु पाताथी थीलुं छेल नहि स्रोवा लेने निश्चय થયેલા છે તે કાને ચિતે ? અર્થાત્ તેને ચિતનનું પણ પ્રયાજન રહેતું નથી.

### रष्टो येनात्मविक्षेपो निरोधं कुरुते तसौ । उदारस्तु न विक्षिप्तः साध्याभावात्करोति किम् ॥ १६॥

અર્થ. જેને આ<sub>ત્</sub>મવિક્ષેપ જેવાયા હાય તે નિરાધ કરે છે, પરંતુ જે ઉદાર પુરુષ વિક્ષેપરહિત હાય તેને સાધ્યના અ-ભાવે શું કરવું ? અર્થાત્ જેને કશું સાધ્ય કરવાનું રહ્યુંજ નથી તે શામાટે મનના વિરાધ કરે ? જ્ઞાનીને માટે યાગ રીતિનું પણ પ્રયાજન નથી.

### ।। इति श्रीमद्यावक्रगीतायां वासनात्यागोनाम एकादशोऽध्यायः समाप्त ॥

# अध्याय १२ मो. મુક્તની નિરપેક્ષતા.

### धीरो स्रोकविपर्यस्तो वर्तमानोपि स्रोकवत् । - न समाघि न विक्षेपं न स्रेपं स्वस्य पश्यति ॥ १ ॥

અર્થ. જ્ઞાની પુરુષ ક્ષેકથી વિપર્ય-ઉલટા હાવા છતાં તેઓમાં રહેતા હાય ને ક્ષેકની રીતે ચાલતા હાય તાપણ તેને ક્ષેણસમાધિની કે વિક્ષેપની ઉપાધિ નડતી નથી, કારણ કે તે પાતાને ક્ષિપ્ત માનતા કે એતા નથી.

ટીકા. કે મુ એક પુરુષ લે કથી છુટે અમગે થઇ ગયેલા હાય તાપણ પ્રારબ્ધવશાત તેને લાકમાં રહી લાકાચારના રીતે ચાલવું પડતું હાય છતાં તેવા જ્ઞાની પુરુષને સંપૂર્ણ પ્રક્ષેક્ય નિશ્વય હાય અને પાતાને લાકની કે પ્રપંચની અસર થયેલી ન હાય તા તેને સમાધિ વગેરે સાધનાઓની આવશ્યકતા રહેતા નથી.

## भावाभाव विहीनो यस्तृप्तो निवसिनो बुधः। नैव ।कचित्कृतं तेन लोकदृष्टा विकुर्वता ॥ २ ॥

અર્થ. લાેકાના દૃષ્ટિએ કર્માદિ કરતા જણાવા છતાં પણ જે જ્ઞાના પુરુષ ભાવાભાવ વિહીન છે, જે તૃપ્ત છે ને જે નિર્વા-સન–વાસનારહિત છે તેણે કંઈ કર્મ કરેલું કહેવાતુંજ નથી.

ટીકા. જે આત્માનંદમાં મગ્ન છે, લાક સ્તુતિ કરે કે નિંદા કરે, તેની જેને દરકાર નથી તે લાકની નજરે કર્તા હાેવા છતાં પણ અકર્તાજ છે. જેને આત્મન્નાન થાય છે તેને પછી આ જગતમાં કંઇ કરવાનું રહેવુંજ નથી.

## महत्ती वा निहती वा नैव घीतस्य दुर्ग्रहः । सदा यत्कर्तुमायाति तत्कृत्वा तिष्ठतः सुरवम् ॥ ३ ॥

અર્થ. પ્રવૃત્તિ અથવા નિવૃત્તિમાં ધીર પુરુષને દુરાગ્રહ હાતા નથી, કદાપિ કાઇ કર્મ કે કામ કરવાની જરૂર પડી આવે તા તે કામ કરી પાછા તે સુખમાં સ્થિત થઈ રહે છે.

ટીકા. ધીર અને જ્ઞાની માણસને પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિ માટે જરાય આત્રહ−દુરાગ્રહ કે હઠ રહેતી નથી, કારણ કે તે કર્તાપણાના અભિ-માનથી રહિત હોય છે. પ્રારબ્ધવશાત તેને પ્રવૃત્તિમાં પડવાના પ્રસંગ આવી પડે ૐ, તા ખુશીથી તે પ્રવૃત્તિના કાર્યને કરે છે, અને પાછા નિવૃત્ત ને નિવૃત્ત–શાંત સુખાવસ્થામાં રહે છે.

### निर्वासनो निरालंबः स्वच्छंदो ग्रुक्तवंधनः। क्षिप्तः संसार वातेन चेष्टते शुष्कपर्णवत्॥ ४॥

અર્થ. વાસનારહિત, નિરાલંખ–આલંખનરહિત, સ્વચ્છંદ્રી અને ( સંસારનાં ) બંધનાથી મુક્ત જ્ઞાની પુરુષ સંસારના વાયુથી સુકા પાંદડાની માફક આમતેમ ગડબડે–ઉડે છે–ચેષ્ટા કરે છે.

### असंसारस्य तु कापि न हर्षो न विषादता । स शीतल्प्रमना नित्यं विदेह इव राजते ॥ ५ ॥

અર્થ. અસંસારી, હર્ષ અને વિષાદ વગરના તથા શીતલ –શાંત મનના હાઈ વિદેહ–દેહરહિત હાય એવા તે લાગે –રાજે છે.

कुत्रापि न जिहासास्ति आशा वापि न कुत्रचित् । आत्मारामस्य धीरस्य शीतलाच्छतरात्मनः ॥ ६ ॥

અર્થ. શીતળ ને નિર્મળ મનવાળા ધીર આત્મારામ— આત્મામાં રમણ કરનાર પુરુષ–જ્ઞાનીને કંઈ ત્યજી દેવાની કે કહિં કશું લેવાની ઇચ્છા–આશાજ રહેતી નથી.

### मकुत्याश्र्न्यचित्तस्य कुर्वतोस्य यद्दच्छया । माकृतस्येव धीरस्य न मानो नावमानता ॥ ७ ॥

અર્થ. સ્વભાવથીજ શૂન્યચિત્તના ધીર જ્ઞાની પ્રાકૃત માણુસની માફક પ્રારબ્ધવશાત કંઇ કરે છે તાપણ તેમાં માન અપમાનને ગણતા નથી. અર્થાત્ કાઇ કાર્ય માટે તેને માનાપ-માનની પરવા હાતી નથી.

### कृतं देहेन कर्मेदं न मया शुद्धकापणा । इति चिंतानुरोधी यः कुर्वस्नपि करोति न ॥ ८॥

અર્થ. આ કર્મ દેહવડે થયું, 'હું જે શુદ્ધ સ્વરૂપ છું ' તેનાથી નહિ, એવા વિચાર કરનારા કદાપિ કર્મ કરતા હાવા છતાં પણ કરતા નથી, એમ જાણવું.

#### સુક્તને કર્મણાધક નથી.

ટીકા. દેહથી કર્મ થાય તેમ છતાં 'હું જે શુદ્ધ સ્વરૂપ છું' તે મારાથી એ કર્મ થયું નથી. એવા નિશ્વયવાળા પુરુષ કર્મ કરવા છતાં પણ કરેલા કર્મથી લેપાતા નથી. આ સ્થિતિ ઉત્તમ પરમ જ્ઞાનીની છે, પરંતુ પ્રાકૃત માણસોને ઇન્ડિયોના અર્થમાં ધસડી જાય એવી છે; માટે અર્હિ એવા અર્થ લેવા યાગ્ય છે કે—મારાથી એટલે દેહવાન દુંથી કાઇ સારું નરતું કર્મ થવુંજ જોઇએ નહિ, દેહથી તેમ મનથી અરે વિચારથી પણ જે કર્મ કરતા નથી, તે જ ઉત્તમ યાંગી છે એમ જાણતું.

# अतद्वादीव कुरुते न भवेदपि बास्त्रिः।

### जीवन्युक्तः सुखो श्रीमान् संसरमपि श्राभते ॥ ९ ॥

અર્થ. એલફેલ બાલનારની માફક કામ કરતા છતાં જ્ઞાની બાળક જેવા ( મૂર્ખ ) બનતા નથી, પણ સંસારમાં ફરતા છતાં જીવ-મુક્ત, સુખી અને શ્રીમાન જેવા શાલે છે.

### नानाविचारसुश्रान्ते। धीरो विश्रांतिमागतः।

### न कल्पते न जानाति न श्रृणोति न पश्यति ॥ १० ॥

અર્થ. વિવિધ વિચારથી રહિત (સુશ્રાંત) ધીર-જ્ઞાની પુરુષ વિશ્રાંતિ મેળવી એવા મુક્ત થઈ રહે છે કે, કલ્પના સરખી પણ કરતા નથી, કંઇ જાણતા નથી, કંઇ સાંભળતા નથી અને જાણે આ અસત્ય જગતમાંનું કશું જેતાજ ન હાય તેવા થઈ રહે છે.

### असमाधेरविक्षेपाश ग्रुगुश्च ने चेतरः ।

### निश्चित्य कल्पितं पश्यन् ब्रह्मैवास्ते महाश्वयः ॥ ११॥

અર્થ. જ્ઞાની મુમુક્ષુ નથી હાતો, કેમકે વિક્ષેપની નિવૃ-ત્તિથી મુમુક્ષુ સમાધિ કરે છે, પણ જ્ઞાનીમાં તો વિક્ષેપના અ-ભાવ છે, તેથી તે સમાધિ કરતા નથી. જેના દ્વેત ભ્રમ તદન દ્વર થયેલા છે તેને ચાેગ સમાધિ વગેરે નકામાં છે.

# यस्यान्तः स्याददंकारो न करोति करोति सः। निरहंकारधीरेण न किंचिदकृतं कृतम्॥ १२॥

અર્થ. જેના અંતઃકરણમાં અહંકાર છે તે પુરુષ કર્મ કરે કે ન કરે તાપણ કરે છેજ. પરંતુ જેને અહંકાર નથી તે ધીર જ્ઞાની પુરુષને તા કર્યું ન કર્યું કંઈ છેજ નહિ.

# नोद्विम न च संतुष्टमकर्तृस्पदवर्जितम्। निराशं गतसंदेहं चित्तं ग्रुकस्य राजते ॥ १३॥

અર્થ. જ્ઞાની, નિરાશ અને જેના સંદેહ ટળી ગયેલા છે એવા જીવન્મુક્તને તાે ઉદ્દેગ નથી થતાે અને સંતાષે થતાે નથી, એટલે તેનું ચિત્ત તાે સદાય આનંદમાં રહે છે.

### निर्ध्यातुं चेष्टितं बापि यचित्तं न मवर्तते । निर्निमित्तंमिदं ।कतु निर्ध्यायति विचेष्टते ॥ १४ ॥

અર્થ. જ્ઞાનીનું ચિત્ત નિષ્ક્રિયભાવવાળું હાેઇ કંઈ ચેષ્ટા કરવામાં પ્રવૃત્ત થતું નથી, પર તુ સંકલ્પરહિત નિશ્ચલતામાં મગ્ન રહી કશું ધારતુંએ નથી ને કરતુંએ નથી.

## तत्त्वं यथार्थमाकर्ण्य मंदः प्रामोति मृदताम् । अथवाऽयाति संकोचमृदः कोपि मृदवत् ॥ १५॥

અર્થ. તત્ત્વને ખરાખર સાંભાવ્યા પછી એાછી છુદ્ધિ-વાળા માણસને મૂઢતા આવે છે. અથવા તા તત્ત્વ સાંભળીને કાઇને સમાધિ પ્રાપ્ત થાય છે, એટલે તે અમૂઢ હાેવા છતાં મૂઢ જેવા લાગે છે.

### एकाव्रता निरोधो वा मृदैरभ्यस्यते धृत्रम्। धीरा कर्यं न पश्यति सुप्तवत्स्वपदे स्थिताः ॥ १६॥

અર્થ. મૂઢાને એકાગ્રતા અને નિરાધ માટે ખૂબ અ-મ્યાસ કરવા પડે છે. જ્યારે જ્ઞાની જે કૃત્યને જોતા નથી તે તો મુતિલા પુરુષની માફક સ્વપદમાં—પાતાના આત્મામાંજ સ્થિત થઇ રહે છે. મૂઢને નિવૃત્તિ નથી.

## अमयत्नात्मयत्नाद्वा मृदो नामोति निद्वर्ति । तत्त्वनिश्रयमात्रेण माज्ञो भवति निर्वृत्तः ॥ १७ ॥

અર્થ. અજ્ઞાની પુરુષ ચિત્તના નિરાધ અને કર્માનુષ્ઠાન-થી સુખ પામતા નથી, પરંતુ પ્રાજ્ઞ–જ્ઞાની પુરુષ તત્ત્વના નિશ્ચય થતાંવાંત નિર્જુત્ત થઇ જાય છે.

## श्रदं बुदं भियं पूर्ण निष्मपंचं निरामयं।

आत्मानं तं न जानंति तत्राभ्यासपरा जनाः ॥ १८ ॥

અર્થ. શુદ્ધ એટલે માયા રહિત, બુદ્ધ-સ્વયં પ્રકાશ, પ્રિય અને પૂર્ણ, પ્રપંચથી રહિત તેમજ દુઃખ અને સુખથી રહિત જે અજ્ઞાની પુરુષા છે, તે આત્માને એાળખી શકતા નથી.

## नामोति कर्मणा मोक्षं विमृदोभ्यासरूपिणा।

धन्यो विज्ञानमात्रेण ग्रुक्त स्तिष्ठत्यविक्रियः ॥ १९॥

અર્થ. અભ્યાસ રૂપી કર્મથી વિમૃદ્ધ પુરુષા, માક્ષ પામતા નથી પરંતુ ક્રિયા રહિત હાેવા છતાં પણ ધન્ય પુરુષ–જ્ઞાની વિજ્ઞાન માત્રથી મુક્ત થઇ રહે છે.

## मूढो नामोति तद्बस यतो भवितुमिच्छति । अनिच्छन्नपि धीरो हि परब्रह्म स्वरूपभाक् ॥ २०॥

અર્થ. પ્રદ્મા થવાને ઈચ્છતા મૂઢ પ્રદ્મત્વને પ્રાપ્ત થતા નથી, પરંતુ જ્ઞાની પુરુષ પ્રદ્મા થવા ઇચ્છતા નહિ હાવા છતાં પણ પ્રદ્મા સ્વરૂપતાને પ્રાપ્ત થાય છે.

# ॥ इति श्रीमद्दृष्टानक्रगीतायां मुक्तस्यनिरपेक्षतादर्शकोनाम ।

## अ**ષ્યાય ૧૧ મો.** સંસારમૂળના ઉચ્છેદ.

## निराधारा ग्रहच्यत्रा मृदाः संसारपोषकाः । एतस्यानर्थमूलस्य मृलच्छेदः कृतो बुधैः ॥ १ ॥

અર્થ. નિરાધાર આશ્રહવાળા મૃદ પુરુષા સંસારના પાષક અને છે તેથીજ અનર્થ મૂલક સંસારના મૂળને જ્ઞાનીઓએ અંકુ-રમાંથીજ છેદ કરેલા છે. અર્થાત્ સંસારનું મૂળ જે અજ્ઞાન છે તેના નાશ કર્યા વગર સંસાર છુટતા નથી. જ્ઞાનજ સંસાર છાડાવવાને માટે જરૂરનું છે.

## न भार्ति रूभते मूढो यतः शमितुमिच्छति । भीरस्तत्त्वं विनिश्चित्य सर्वदा शान्तमानसः ॥ २ ॥

અર્થ. મૂઢ પુરુષા જેથી મનને શાંત પાડવાની ઇચ્છા કરે છે, તેથી મન શાંત પડતું નથી; પરંતુ ધીર પુરુષ તત્ત્વના નિશ્ચય કરવાથી સદા શાંત મનવાળા થઇ રહે છે.

ટીકા. ઉપરના બધા વિચારા ત્રાન અને મેાક્ષ અને મન-ની શાંતિનું કારણ બતાવે છે. યાગાદિ ક્રિયાઓ, તપ સમાધિ વગેરે મનને શાંત કરી શકતાં નથી. મન શાંત થયા વગર પ્રદ્મ સ્વરૂપની એટલે કે માક્ષની પ્રાપ્તિ થતી નથી. યાગ, તપ, સાધના, સમાધિ, વત, અને ભક્તિ વગેરેથી મુક્તિ મળતી નથી. કારણ કે એ ક્રિયાઓથી મન શાંત કરી શકાતું નથી ને સામું ત્રાનથી દૂર ને દૂર રહેવાય છે. તત્ત્વના નિશ્વય કરવાથી એટલે જ્ઞાનથી મનની શાંતિ અને મુક્તિ એહ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

## कात्मनो दर्शनं तस्य यद्दष्टमबलंबते । भीरास्तं तं न पत्र्यन्ति पत्र्यंत्यात्मानमञ्ययम् ॥ ३ ॥

અર્થ. જે દૂષ્ટ (પ્રત્યક્ષ પ્રમાણને માનનારા છે) ને પ્રત્ય-ક્ષને અવલંખન કરીને વસ્તુ માનનારા છે, તેમને આત્માનું દર્શન ક્યાંથી થાય? એ તાે, જેઓ તત્ત્વથી આત્માને અવ્યથ માનનારા છે, તેમનાજ જોવામાં આવે છે.

ટીકા. જેઓ દષ્ટ પદાર્થનેજ સત્ય માને છે તેમને આ અદ્દષ્ટ અને અબ્યય એવા આત્મા દેખાતા—દર્શન દેતા નથી, પરંતુ જેઓ અદ્દષ્ટ પદાર્થને જ્ઞાનેન્દ્રિયથી જોનારા છે, તેમનેજ આત્માનાં દર્શન થાય છે, અને તેઓ તેમાં લીન થઈ રહે છે.

## क निरोधो विमृहस्य यो निर्वेधं करोति वै। स्वारामस्येव धीरस्य सर्वदाःसावकृत्रिमः ॥ ४ ॥

અર્ધ. જે મૂઢ ન બંધાય એવા મનને પરાણે બાંધવા જાય છે તેને નિરાધ ક્યાં ? તેનાથી નિરાધ થઇ શકતા નથી, પરંતુ ધીર આત્મારામ પુરુષને તાે નિરાધ સ્વાભાવિક•રીતેજ પ્રાપ્ત થાય છે.

## भावस्य भावकः कश्चिम किंचिद्धावकोऽपरः। हभयाऽभावकः कश्चिदेवमेव निराक्कलः॥ ५॥

અર્થ. કાઇ એમ માને છે કે ભાવ રૂપ પ્રપંચ પરમાર્થે સત્ય છે, અને કાઈ એમ માને છે કે, અભાવજ સર્વત્ર છે; અર્થાત્ શૂન્ય છે—ને શૂન્યમાંથી જગતની ઉત્પત્તિ છે. જેઓ જ્ઞાની છે તેઓ ભાવ કે અભાવ બેમાંથી એક્કેને નહિ માનતાં સ્વસ્થ ચિત્ત થઈ આત્મામાં મસ રહે છે.

કુર્યુદ્ધિ તરતા નથી.

## शुद्धमद्वयमात्मानं भावयंति कुबुद्धयः । न तु जानंति संमोहाद्यावज्जीवमनिर्वृताः ॥ ६ ॥

અર્થ. કુબુદ્ધિ પુરુષા શુદ્ધ અને અદ્ભૈત આત્માની ભા-વના કરે છે, પરંતુ સંમાહને લીધે તેને જાણતા નથી તેથી જીવન પર્યત તેમના જીવ અસંતુષ્ટ રહે છે.

ટીકા. જે કુખુ હિ છવા છે તેઓ આત્માને ઓળખવાની ભાવના કરે છે; પરંતુ તેમની ખુ હિ, કર્મ કિંવા ભક્તિને લીધે સ્વચ્છ ચિત્ત થયેલી નહિ હાવાયા તેમને આત્માનું જ્ઞાન થતું નથી. સંસારના દુ-ખદ વાયુના સપાટામાં તેમને "આત્માને કંઇ લાગતું વળગતું નથી અને હું અમસ્તોજ શાક કરું છું." એવું સમજ્ય છે, પરંતુ દુ.ખદ વાયુની લહરી આવતાંને વાર તેઓ સંમાહથી આત્માની નિર્લેપતા ખૂલી જાય છે, અને સંસારી માયામાં ધસડાય છે. કર્માદિનું અનુષ્ઠાન આટલા માટેજ અગત્યનું છે. કર્માનુષ્ઠાનથી કિંવા ભક્તિથી જેની ખુ હિ નિર્મળ થયેલી હાય તેનેજ આત્માનું જ્ઞાન થાય છે અને સંસારના માયા તેને અસર કરતા નથી. વળી જેની ખુ હિ સત્સંગાદિથી સંસ્કાર પામી ન હાય તેને પણ ગમે તેટલી આત્મ ભાવના કરે તા પણ સચ્ચિત—આત્માનું યથાર્થ જ્ઞાન થતું નથી. આખા જન્મારા એવા કુખુ હિ જન વૈરાગ્ય અને જ્ઞાનને માટે યતન કરે તો પણ તેમને સ્પ્રદ્ભભાવ ઉત્પન્ન થતા નથી.

## मुमुक्षोर्बुद्धिरालम्बमन्तरेण न विद्यते । निरालम्बैव निष्कामा बुद्धिर्भक्तस्य सर्वदा ॥ ७ ॥

અર્થ. મુમુક્ષુની બુદ્ધિ આલંબન સિવાય રહેતી નથી,

પરંતુ મુક્ત પુરુષની ખુદ્ધિ તો સર્વદા નિષ્કામ અને નિરાલંખ— આશ્રય રહિત થઇનેજ રહે છે.

ટીકા. જેમને આત્માના સાક્ષાત્કાર થયેલા નથી એવા મુમુક્ષુએાની સુદ્ધિ સાંસારિક વિષયનું અવલંખન કર્યા કરે છે. પરંતુ જે મુક્ત પુરુષા નિષ્કામ છે તેઓ તા કાઇ વિષયનું અવલંખન કર્યા વગરજ સુદ્ધિને સર્વદા આત્મામાં સ્થિર રાખી રહે છે.

## विषयद्वीपिनो वीक्ष्य चिकताः शरणाथिनः ।

## विश्वन्ति झटिति क्रोडिशरोंधैकाम्यसिद्धये ॥ ८ ॥

અર્થ. વિષય રૂપી હાથીને જોઈ શરણ લેવા ઇચ્છતા પુરુષા નિરાધ અને એકાગ્રતાની સિદ્ધિને માટે ઝટ લઇને પર્વ-તની ગુફામાં ભરાઇ જાય છે; પરંતુઃ—

## निर्वासनं हरिं दृष्ट्वा तूष्णीं विषयदन्तिनः।

#### पलायन्ते न शक्तास्ते सेवन्ते कृतचाटवः ॥ ९ ॥

અર્થ. વાસના રહિત પુરુષ રૂપી સિંહને એઈ વિષય રૂપી હાથીએ અશક્ત બની માન ધરી નાસી જાય છે. જ્યારે પ્રિયવાદી સંસારી જેના વાસના રહિત પુરુષને એઈ તેની સેવા કરવા લાગે છે.

વશી વેગળાજ છે.

#### न मुक्तिकारिकान्धत्ते निःशंको युक्तमानसः।

## पञ्चन्श्रुण्वन् स्पृशनजिघ्रवश्रकास्ते यथासुखम् ॥१०॥

અર્થ. શંકા રહિત અને નિશ્વલ મનવાળા પુરુષા મુક્તિ કારિકાએા–યાગની ક્રિયાએાને આગ્રહથી ધારણ કરતા નથી, પરંતુ જેતા, સાંભળતા, સ્પર્શ કરતા, સુંધલ કર્તો ખાતા–અ-ર્થાત્ સંસારના વ્યવસાયા કરતા પણ યથા સુણાં રહે છે. દીકા. જેમનું અંતઃકરૃષ્ણુ શુદ્ધ દ્વાય અને જેમને 'આ સંસાર એકસ્વમ જેવા મિથ્યા છે' એવું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયેલું દ્વાય તેમને હૃડથી કાઇ વ્યવહાર તજવાની જરૂર પડતી નથી. હૃડથી લીધેલા વૈરાગ્ય કે હૃડથી આરંભેલું જપતપાદિનું કર્મ પ્રહ્મત્રાન પ્રાપ્ત કરવામાં સહાયભૂત થતું નથી. એ તો વિત્તાન વિચારકાએ કહ્યું છે તેમ, મન- ગુરુ થાય—અંતઃકરૃષ્ણને સ્વતઃ પ્રતીતિ થાય અથવા જેને આત્મા પોતેજ પોતાપૃષ્ણું સમજ્વવે ત્યારે પ્રદ્મત્તાન થાય છે. આવા જે પોતેજ પોતાપૃષ્ણું સમજ્વવે ત્યારે પ્રદ્મત્તાન થાય છે. આવા જે પોતેજ પોતાને ઓળખનારા ત્રાની છે તે મુક્ત છે, અને એવા મુક્તને પછી હૃડથી કાઇ કર્મ કરવાનું રહેતુંજ નથી. તેને જપતપાદિ, યાગકારિકાદિ શ્રવણ મનનની કે ગુરુની પણ જરૂર રહેતી નથી. એતા સંસારમાં રહેલા અને જોતા, સાંભળતા, સ્પર્શ કરતા અને ખાતા પીતા કે ઉલતા હોવા છતાં પણ માયાના આવરણથી મુક્તજ રહે છે, તેને એનાથી થતી ક્રિયાઓ લગારે બાધ કરતી નથી.

## वस्तुश्रवणमात्रेण शुद्धबुद्धिर्निराकुरूः । नैवाचारमनाचारमादास्यं वा पपश्यति ॥ ११ ॥

અર્ધ. યથાર્થ વસ્તુના શ્રવણ માત્રથી સ્વસ્થ ચિત્તવાળા પુરુષા આચાર કે ઉદાસીનતાને જેતા નથી.

यदा यत्कर्तुमायाति तदा तत्कुरुते ऋजुः।

शुभं वाष्यशुभं वापि तस्य चेष्ठा हि बालबत् ॥ १२ ॥ અર્થ. જ્યારે કંઇ શુભ કે અશુભ કરવાનું આવી પડે છે ત્યારે જ્ઞાની જેના ધીરેથી તે કરે છે, પરંતુ તેમનું એ કાર્ય બા-ળકના જેવું–નિષ્કામ હાય છે.

स्वातंत्र्यात्सुखमामोति स्वातंत्र्याञ्चभते परम् । स्वातंत्र्यात्रिर्द्धति गच्छेत् स्वातंत्र्यात्परमं पदम् ॥१३॥ अर्थ. पुरुष स्वातंत्र्यथी सुभ भामे छे, स्वातंत्र्यथी ज्ञान મેળવે છે, સ્વાતંત્ર્યથી નિવૃત્તિ પ્રાપ્ત કરે છે, અને સ્વાતંત્ર્યથીજ પરમપદને પ્રાપ્ત થાય છે.

કયારે વૃત્તિઓ ક્ષીણ શાય છે ?

#### अकृर्तृत्वमभरेक्द्रत्वं स्काल्पनोः मन्यते यदाः । तदा शीणा भवंत्येव समस्ताश्चित्तद्वचयः ॥ १४ ॥

અર્થ. જ્યારે જ્ઞાની પુરુષ પોતાના આત્માને કર્તૃત્વ, ભાકતૃત્વ નથી એમ માને છે, ત્યારે તેની સમસ્ત વૃત્તિએા ક્ષીણ થઇ જાય છે.

ટીકા. એમ કહે છે કે જ્યારે આપણે આપણા આત્માને અકર્તા અને કતા માનીએ, ત્યારે ચિત્તવૃત્તિએ એની મેળે જ ક્ષાણ થઈ જાય છે. આ કથન તો યોગ્ય છે, પરંતુ ચિત્તની વૃત્તિએ માટા પંડિતાથી પણ ક્ષાણ થઈ શકતી નથી. માટા માટા ત્રાની કથાકારા પુરાણીએ અને તત્ત્વના બાંધ દેનારા પણ વૃત્તિઓને વશ રાખી શક્યા નથી. ધર્મ શાસ્ત્રકારોએ આથી કરીને એમ ઠરાવ્યું છે કે, પ્રાપ્ત થયેલા સંસારમાં રહી નાગ નાગનીને વૃત્તિઓને ક્ષાણ થવા દેવી અને પછી જ્યારે છે કરાંને ઘેર છે કરાં થાય અને માથે ધાળાં આવ ત્યારે સંસારના ત્યાગ કરી વનમાં જઈ રહેલું. આ અવસ્થામાં પણ જો સ્ત્રી જીવતી હોય તો તેને સાથે રાખવી અને બન્નેએ મિત્રની માદ્દ રહેતાં ત્યાન મેળવવાના ઉદ્યામ રાખવા, ઉપદેશ સાંભળવા અને એમ કરતાં કરતાં જ્યારે સ્ત્રી મરી જય કે અત્યંત વૃદ્ધાવસ્થા પ્રાપ્ત થાય ત્યારે સંન્યાસ ( સર્વત્યાગ ) મહણ કરવા. ગામ કે શહેરના વાસ નાના વેભવાવાણા હાઈ ઇત્રિયા શિથિલ થવા છતાં મન હમેશ જુવાન રહેતાં હોવાથી વેલવો જોઈ ભાગની વૃત્તિ ઉત્પન્ન કર્યા વગર રહેતાં નથી, માટે ત્યાગીને વનવાસ ખતાવેલો છે. વનમાં રૂપરંગ વગેરે કંઈ નજરે પડતું નથી ને વૃત્તિને ઉશ્કેરણી થતી નથી.

॥ इति भीमद्रष्टानकगीतायां संसारमुको च्लेदकोनायः त्रयोदकोऽध्यायः स्वयतः ॥

## अध्याय १४ मो.

## નિર્લેપત્વનિરૂપણ.

## उच्छृंखलाप्याकृतिका स्थितिर्धीरस्य राजते । न तु संस्पृहचित्तस्य शांतिर्भूढस्य कृत्रिमा ॥ १ ॥

અર્થ. ધીર જ્ઞાની પુરુષની સ્વાભાવિક ઉચ્છૃંખળ સ્થિતિ પણ શાેભે છે અને સ્પૃહાવાળા મૃઢ પુરુષની શાંતિ પણ કૃત્રિમ ક્ષાગે છે.

**ડીકા.** ધીર જ્ઞાની અને જ્ઞાનીપણાનું ડાેળ કરનાર વચ્ચેના તફાવત બતાવતાં કહે છે કે–જેને સંપૂર્ણ જ્ઞાન થયેલું છે તે ધીર પુરુષની ઉચ્છુખળતા પણ શાબે છે, જ્યારે સંસારમાં સ્પૃહાવાળાની શાંતિ પણ કૃત્રિમ લાગે છે. તેની શાંતિ પણ શાભતી નથી, મહા સાગરનાે ઉછાળા પણ રમણીય લાગે છે જ્યારે મલિન ખાળોચિયાની શાંતિ–નિસ્તરંગતા પણ લીલાદિ માલિન્યને લીધે શાભતી નથી. સામાન્ય વ્યવહારમાં પણ આ સત્ય આપણને પગલે ને પગલે <del>જોવામાં આવે છે. ડાહ્યા–સમજુ</del> માણસોના ગુસ્સા પણ ગંભીર **હાે**ય છે, જ્યારે સ્પૃહાળુનું મૌન અને શાંત ચિત્તતા પણ અંદરના વિકા-રને લીધે સક્ષ્મ દર્ષ્ટિએ જોનારને ભયંકર લાગ્યા વગર રહેતી નથી. સ્પૃહાળ સાધુ–સંતા થઇને સંસારમાં કરનારા આવા ડાેળી અને વૈરાગ્યની વાતા કરનાર પાતેજ પાપ કરે છે. એટલુંજ નહિ પરંતુ બ્રમિત કરેલા પાતાને આશ્રયે આવેલા ભાળા ભક્તજનાને પણ પાપને રસ્તે ચઢાવી જ્ઞાનને ઠેકાણે ધાર અજ્ઞાનના ખાડામાં નાંખે છે. સંસારની માયાની સ્પૃહાવાળા ઢાંગીઓની શાંતિ પણ કૃત્રિમ હાય છે" અને તે રાજતી નથી, સામા રાગ ઉત્પન્ન કરે છે. માટે એવા<sup>"</sup> આડંખરી સ્પૃહાળુ અને ઉપર ઉપરથી જ્ઞાનના ડાેળ કરનારાથી જિજ્ઞાસુએ સર્વદા દૂરજ રહેવું જોઇએ.

#### विस्तरंति महाभोगीवशंति गिरिगद्वरान । निरस्तकल्पना धीरा अबद्धा मुक्तबुद्धयः ॥ २ ॥

અર્થ. કલ્પના રહિત તેમજ અબહ ને મુક્ત ખુદ્ધિ-વાળા જ્ઞાની ને ધીર પુરુષ કદાચિત માટા માટા ભાગ વિલાસ ભાગવે છે અને કદી પર્વતની ગુફામાં જઇને પથુ રહે છે.

## श्रोत्रियं देवतां तीर्थमंगनां भूपतिं प्रियं । दृष्ट्वा संपूज्य धीरस्य न कापि दृदि वासना ॥ ३ ॥

અર્થ. પંડિત, (શ્રોત્રિય) દેવતા, તીર્થ, સ્ત્રી, રાજા કે પ્રિય જનને જોઇ પૂજીને પણ ધીર જ્ઞાની પુરુષને કદાપિ પણ હુદયમાં વાસના ઉત્પન્ન થતી નથી, કારણ કે તેને સર્વે સરખાં છે, અને માહાદિ તેનાં નષ્ટ થયેલાં છે.

## भृत्यैः पुत्रैः कलत्रैश्र देाहित्रैश्रापि गोत्रजैः । विहस्य धिकृतो योगी न याति विकृतिं मनाक् ॥ ४ ॥

અર્થ. નેંકર ચાકરાએ, પુત્રાએ, સ્ત્રીઓએ, દીહિત્રાએ કે ગાત્રજેએ હસીને ધિક્કાર ખતાવ્યા હાય તાપણ જે યાગી પુરુષને વિકૃતિ થતી નથી, અર્થાત્ મિત્રાદિક કુટું બીએા- શ્રી હસાતા ને ધિક્કારાતા યાગી કદી ક્ષાભ પામતા નથી—તેને માહું લાગતું નથી. એને પ્રપંચ સાથે સંબંધ જ નથી એટલે શું લાગે?

संतुष्टोपि न संतुष्टः खिन्नोपि न च खिद्यते । तस्याश्चर्यद्यां तांतां ताद्या एव जानते ॥ ५ ॥

અર્થ. લોકાના સંતાષથી કે લોકાના વગાણાથી ચાગીને

જરાએ સંતાવ કે એક થતા નથી. તેની આવી નિસ્ધિયાની ને શાંત કશા તેના જેવા પુરુષોજ સમજ શકે છે, સંસારીથી સમજાદી નથી.

## कर्तव्यतेष संसारो न तां पश्चंति सूर्यः । शून्यकारा निराकारा निर्विकारा निरामयाः ॥ ६ ॥

અર્થ. કર્તવ્યતા એજ સંસાર છે. શૂન્યકાર, નિરાકાર, નિરિકાર, ને નિરામય–દુઃખ રહિત ગ્રાનીઓ આ સંસારિક કર્તવ્યતાને જેતા નથી.

## अकुर्तञ्जपि संक्षोभाव्वयम्नः सर्वत्र मृदधोः। कुर्वत्रपि तु कृत्यानि कुत्रलो हि निराकुलः॥ ७॥

અર્થ. અજ્ઞાની પુરુષ કર્મ નથી કરતાે તાેપણ સંકલ્પ વિકલ્પને લીધે વ્યગ્ન રહે છે, જ્યારે જ્ઞાની પુરુષ કર્મા કરવા છતાં પણ જરાએ આકુલ થતાે નથી, અર્થાત્ શાંતજ રહે છે.

सुत्रमास्ते सुखं शेते सुलमायाति याति च । सुखं क्रिक सुखं सुनते व्यवहारेपि शांतधीः ॥ ८॥

અર્થ. વ્યવહારમાં પણ જ્ઞાતી પુરુષ ગુખપૂર્વક બેસે છે, મુખથી સુવે છે, સુખથી આવે જાય છે, સુખથી બોલે છે, સુખે મામ છે પીએ છે, અર્થાત તે કહી ક્ષુષ્ધ ચિત્ત રહેતેજ નથી.

स्वभावाद्यस्य नैवार्त्तिर्लोकवद् व्यवहारिणः । महाद्वद् इक्षास्त्रेभ्योः गतक्षेत्राः स्वाहेक्तेः ॥ ९ ॥ अक्षुण्य विज्ञीः

અ**લે. વ્યવહારમાં રહેલા સાનીને બીજા** લાેક (દસંસા-

રીઓ) ના જેવી પીડા થતી નથી, કારણ કે નિશ્ચયથી ગત કલેશ થયેલા તે માટા સાગરની માફક અક્ષુષ્ધ રહે છે.

## निष्टत्तिरपि मूदस्य, महत्तिरूपजायते । महत्तिरपि धीरस्य, निहृत्तिफलदायिनी ॥ १० ॥

અર્થ. મૂઢની નિવૃત્તિ પણ પ્રવૃત્તિ રૂપ હાેય છે, જ્યારે જ્ઞાની પુરુષની પ્રવૃત્તિ પણ નિવૃત્તિનાં સુકળ આપનારી હાેય છે.

### परिग्रहेषु वैराग्वं शायो मूढस्य दृश्यते । देहे विगलिताशस्य करागः क विरागता ॥ ११ ॥

અર્થ. મૃદ પુરુષના વૈરાગ્ય સ્ત્રી અને ઘરના ત્યાગમાં ગણાય છે, જ્યારે દેહ સંબંધિની સઘળી આશાઓ જેની ગળી ગયેલી છે એવા જ્ઞાનીને તા ઘરમાં કે બહાર, વૈરાગ્યમાં કે લાે-ગમાં કહિએ રાગ કે વિરાગતા રહેતીજ નથી.

દીકા. વિષયોના ત્યાગ કરી વૈરાગ્ય લેવા—પામવા ઉપર વારં-વાર ભાર દેવામાં આવેલા હોવા છતાં અષ્ટાવક્કજી ત્યાગ કાને કહે છે તેના અહિં બહુ સારા ખુલાસા કર્યા છે. કહે છે કે–જે મૃઢ પુરુષ છે તેજ સ્ત્રી અને ઘરના ત્યાગને ત્યાગ કહે છે અથવા માને છે. જેઓ ત્રાની છે તેઓ તો એવા ત્યાગને ત્યાગ કહેતા નથી. મનથી જે ત્યાગ થાય, અર્થાત " આ સંસાર ખોટા છે અને એક આત્મા છે એજ ખરા છે. વળી એ આત્મા તે હુંજ છું અને મને આ સંસારની લહેરા કંઇજ લાગતી નથી. હું તો તરંગત–ઉછળતા પાણીમાં પડેલું સુકું લાકડું જેમ તરંગને ઉછાળે ને તે આમતેમ ગતિ કરે અને પડે તેમ છતાં તેને પોતાને કંઈ લાગેવળગે નહિ, તેમ સંસારસાગરની યહ્રીઓથી બધું થાય છે મને આત્મસ્વરૂપને કંઈ લાગતું વળગતું અથી " એમ સમજનાઓ જે આંત્રીક નિર્ફેપતાએ ત્યામ તેજ ખરા ત્યાગ છે. સ્ત્રીપુત્રાદિકને રઝળતાં મૂકી લાકને ભારરૂપ સાગ-વૈરાગ્ય લેવા એતા મૃદ્ધી=કમચ્યક્કલવાળાના ત્યાગ છે, સમજી-ત્રાનીના ત્યાગ નહિ.

# भावना भावनासक्ता दृष्टि मृदस्य सर्वदा । भाव्य भावनया सा तु स्वस्थस्यादृष्टिरूपिणी ॥१२॥

અર્થ. અજ્ઞાની પુરુષની નજર હંમેશાં ભાવના ને અ-ભાવનામાં લાગી રહે છે; પરંતુ સ્વસ્થ જ્ઞાનીની દૃષ્ટિ તા દૃશ્ય-ની ચિતાયુક્ત જણાતી હાેવા છતાં પણ અદૃષ્ટિરૂપ રહે છે.

#### सर्वारंभेषु निष्कामो यश्चरेद्वालवन्मुनिः।

### न स्रेपस्तस्य शुद्धस्य. क्रियमाणेऽपि कर्मणि ॥ १३ ॥

અર્થ. જે જ્ઞાની આળુકની માફક કામના રહિત થઇ સર્વે ક્રિયાએ કરે છે તાપણ તે શુદ્ધ ચિત્તવાળાને કર્મા કરવા છતાં તેના લેપ લાગતા નથી, અર્થાત્ તે કર્માથી લિપ્ત થતા નથી.

#### स एव धन्य आत्मज्ञः सर्वभावेषु यः समः

#### पद्दन कृष्वन स्पृज्ञन जिद्यन अदयित्रस्तर्षमानसः॥१४

અર્થ. તે આત્મજ્ઞાનીને ધન્ય છે કે જે તૃષ્ણા રહિત હાઈ જેતો, સાંભળતા, સ્પર્શ કરતા, સુંઘતા અને ખાતા પીતા હાવા છતાં સર્વ ભાવામાં એક સરખા મનવાળા રહે છે. એને હર્ષ શાક થતા નથી.

## क संसारः क चाभासः क्व साध्यं क्व च साधनम्। आकाशस्येव धीरस्य निर्विकल्पस्य सर्वदा ॥ १५॥

અર્થ. સર્વદા આકાશની માફક નિર્વિકલ્પ ધીર જ્ઞાનીને સંસારે ક્યાં છે? તેના આભાસે ક્યાં છે, સાધ્ય–મેળવવા જેવું સ્વર્ગે ક્યાં છે અને સ્વર્ગને મેળવી આપનાર સાધન, જે યજ્ઞ યા-ગાદિક તે પણ ક્યાં છે? અર્થાત્ તેને બ્રદ્ધ સિવાય બીજાનું ભાનજ નથી, પછી શું ?

## स जयत्यर्थसंन्यासीपूर्णस्वरसविग्रहः । अकृत्रिमोऽनवच्छित्रे समाधिर्थस्य वर्तते ॥ १६॥

અર્થ. સંન્યાસી દૃષ્ટ-અદૃષ્ટ-આ લાેક અને પરલાેકની સાથે પણ જેને અર્થ રહેલાે નથી એવા અને પાતાના સ્વરૂપ-માંજ એકરસ અને પરિપૂર્ણતા પામેલા પુરુષ જય પામે છે, કે જેને સ્વાભાવિક અને અવિચ્છિન્ન સમાધિ-ખ્રદ્મમાંજ લગ્ની લાગી રહેલી હાેય છે.

बहुनात्र किम्रुक्तेन ज्ञाततत्त्वो महाश्रयः। भोगमोक्षनिराकङ्क्षी सदा सर्वत्र नीरसः॥१७॥

નિરાકાંક્ષિ–તત્ત્વજ્ઞ.

અર્થ. બહુ કહેવાથી શું–માત્ર એટલુંજ કે–તત્ત્વનું જેને ગ્રાન થયેલું છે, તે ભાગ અને માક્ષની ઇચ્છા રહિત ત્યાગી મ-હાશય હમેશ નીરસ રહે છે, એને રાગ દ્રેષ હાેતા નથી.

## महदादि जगद्दैतं नाममात्रविजृम्भितम् । विहाय शुद्धवोधस्य किं कृत्यमविशव्यते ॥ १८ ॥

અર્થ. મહત્, અહંકાર, પંચતન્માત્રાઓ, અને તેના કાર્યરૂપ જગત્ એ માત્ર નામ રૂપે વિસ્તરેલું છે, એવી કલ્પના પણ જેણે છાડી દીધી છે એવા શુદ્ધ બાધ સ્વરૂપવાળા પુરુષને– ચાગીને કાઇકૃત્ય કરવાનું અવશેષ રહેતુંજ નથી.

## श्रमभूतिमद्दं सर्वे किञ्चिकास्तीति निश्रयी । अलक्ष्यस्फुरणः शृद्धस्वभावेनैव शाम्यति ॥ १९ ॥

અર્થ. આ બધું બ્રમભૂત-જગત કિચિન્માત્ર પણ સત્ય નથી, એવા નિશ્ચયવાળા અલક્ષ્ય સ્કુરણ એટલે ચૈતન્ય આત્મા-નુભવી શુદ્ધ પુરુષ સ્વભાવથી શાંત પડી જાય છે.

### शुद्धस्फुरणरूपस्य दृश्यभावमपश्यतः । कव विधिः कव च वैराग्यं कव त्यागः कव श्रमोऽपि वा २०।

અર્થ. દૃશ્યભાવને નહિ જેતા શુદ્ધ સ્કુરણ રૂપવાળાને વિધિ શાે, ત્યાગ શાે, અને શમે શાે ? જેને આત્મ સ્વરૂપ સમજાશું છે તેને કશાના બાધ લાગતાે નથી, કારણુ તે પાેતા સિવાય અન્યને જેતાેજ નથી.

## ॥ इति श्रीमद्दृष्टानकगीतायां पूर्णनिकेपत्वनिरूपणोनाम् चतुर्वशोऽध्यायः समाप्तः ॥

## अष्याय ૧**૫ મો.** નિર્મમત્વનિરૂપણ.

## स्फुरतोऽनन्तरूपेण प्रकृतिं च न प्रयतः।

क्व बन्धः क्व च वा मोक्षः क्व हर्षः क्व विषादता ॥ १॥

અર્થ. અનંત રૂપે સ્કુરતા આત્મ સ્વરૂપ યુરુષ પ્રકૃતિ માયાને દેખતા જ નથી, અને જે આવા આત્મ સ્વરૂપ છે, તેને બંધ, માક્ષ, હર્ષ કે વિષાદ કંઈ છે જ નહિ.

## बुद्धिपर्यन्तसंसारे मायामात्रं विवर्तते । निर्ममो निरङ्कारो निष्कामः शोभत्ते बुघः ॥ २ ॥

અર્થ. આત્મજ્ઞાન થાય ત્યાં લગી એટલે બુદ્ધિ પહેંચ છે ત્યાં સુધી પુરુષને સંસારની માયા ચાલુ રહે છે; પરંતુ જ્યારે તેને આત્મ સાક્ષાત્કાર થાય છે, ત્યારે તે પોતે ખુદ્ધા સ્વરૂપ થઇ રહી નિર્મળ, નિરહંકાર અને નિષ્કામ બુધ–જ્ઞાની થઈ રહે છે.

#### अक्षयं गतसंतापमात्मानं पश्यती ग्रुनेः ।

क्व विद्या क्व च वा विश्वं क्व देहोऽहं ममोत वा ॥ ३ ॥

અર્થ. અક્ષય, સંતાપ રહિત આત્માને જોતા મુનિંને વિશ્વ, વિદ્યા, દેહ અને અહંમયતા વગેરે કંઇ પણ ભાવ ક્યાંથી હાય? આત્મજ્ઞાનીને જેમ બીજી કર્તવ્ય રહેતું નથી તેમજ તેને માટે વિદ્યા કે શાસ્ત્રવિચારનું પણ કારણ રહેતું નથી. જ્યાં જગત કે દેહના પણ અભાવ હાય ત્યાં શાસ્ત્રે શું-એ તા નિ-રંજન સ્વરૂપતાને જ પામેલા છે.

#### મૂઢને જ્ઞાન થતું નથી.

## निरोत्रादीनि कर्माणि जहाति जडधीर्यदि । मनोरथान्मलापांश्च कर्तुमामोतितत्क्षणात् ॥ ४ ॥

અર્થ. જડ બુદ્ધિ-અજ્ઞાની પુરુષ કદાપિ નિરાધાદિ કર-વાનું છેાડી દે તાપણ મનારથા અને પ્રલાપ તા તે કર્યાજ કર-વાના, કારણ કે તેનું જ્ઞાન કાચું છે. સૂક્ષ્મ બુદ્ધિવાળા પુરુષને આત્મજ્ઞાન થાય છે અને તે કર્માદિકના ત્યાગ કરી શકે છે.

### मन्दः श्रुत्वापि तद्वस्तु न जहाति विमूढताम् । निर्विकल्पो बहिर्यत्नादन्तर्विषयलालसः ॥ ५ ॥

અર્થ. મંદ બુદ્ધિના પુરુષ સદ્દવસ્તુ–આત્મળાધ સાંભ-ળવા છતાં પણ મૂહતા છાડતા નથી–અર્થાત્ એને વૈરાગ્ય આ-વતા નથી. ઉપર ઉપરથી તે નિર્વિકલ્પ લાગે છે, પરંતુ તેનું અંતર તા વિષયાની લાલસા કર્યાજ કરે છે.

## ज्ञानाद्गलितकर्मा यो लोकदृष्ट्यापि कर्मकृत्। नामोत्यवसरं कर्तुं वक्तुमेव न किश्चन ॥ ६ ॥

અર્થ. જ્ઞાનને લીધે જેનાં કર્મ ગલિત થઈ ગયાં છે એવા જે પુરુષ લાકાચારને લઇને કર્મ કરતા રહે તાપણ અવ-સર આવતાં કંઈ બાલતા નથી અને કરતા નથી, કારણ કે જ્ઞાનથી તેને સર્વ માયાકૃત સમજાયેલું છે. એને ફળની ઇચ્છા હાતી નથી, એટલે કર્મ નિષ્કામજ થાય છે.

क्व तमः क्व प्रकाशो वा हानं क्व च न किश्वन । निर्विकारस्य धीरस्य निरातंकस्य सर्वदा ॥ ७ ॥

અર્થ. નિર્વિકાર, સર્વદા નિર્ણય, અને ધીર જ્ઞાનીને તમ --અંધારૂં એ શું ને પ્રકાશે શા ? તેમ તેને તજવાનું પણ શું ? જ્ઞાન થતાં જ તે સર્વ દૈતથી વિમુખ થઈ જાય છે.

## क्व धेर्य क्व विवेकित्वं क्व निरातंकतापि वा। अनिर्वाच्य स्वभावस्य निःस्वभावस्य योगिनः॥ ८॥

અર્થ. અનિર્વાચ્ય સ્વભાવવાળા યાગીને ધીરતા શી ? તેમ વિવેકિતા પણ ક્યાં ? સ્વભાવ રહિત એવા તેને ભયે તેમ જ નિર્ભયતા પણ નથી, તે તા સદા સર્વદા આનંદમાં એકરૂપજ રહે છે.

## न स्वर्गी नैव नरको जीवन्युक्तिर्न चैव हि। बहुनात्र कियुक्तेन योगदृष्ट्या न किश्वन ॥ ९॥

અર્થ. જેને આત્મજ્ઞાન થયું છે તેને સ્વર્ગે નથી અને નરકે નથી. તેને જીવન્મુક્તિ પણ નથી, બહુ કહેવાથી શું? માત્ર એટલું જ કે ચાેગદ્દષ્ટિએ એને કંઇ લાગતું જ નથી.

ઢીકા. યાગદષ્ટિએ વિચાર કરતાં જ્ઞાનીને માટે સ્વર્ગે નથી, નરેક નથી અને જીવન્મુક્તિ જેવું પણ કંઈ નથી, અર્થાત્ જેને ઘલ સિવાય બીજા દૈતનું ભાન નથી તેને સ્વસ્વરૂપતા–પામેલાને સ્વર્ગ ક્યાંથી હાય ! સ્વર્ગ, નરક જીવન્મુક્તપણું વગેરે બધી બાબતા માયાત ભ્રમ છે–દ્દૈતભાવ જેને રહેલા હાય તેને એ બધા પ્રપંચ પીડે છે, પરંતુ જેણે ઘલ્લેક્યમાં અદૈત માન્યું છે–સ્વસત્તામાં બધું પર્યાપ્ત ગણ્યું છે, તેને એ બધું ભાસતુંજ નથી. ઘલમાં જેણે સર્વ પ્રપંચના લય કરેલા છે એવા યાગી–ઘલજ્ઞાની તા પાતે એકલાજ પાતામાં રાજી રહે છે અને જેમ અંગાર પાતેજ પાતાના દેખાતા સ્વરૂપને સ્થૂલને ભરમ કરી પાતામાં લય પામે છે, તેમ ઘલજ્ઞાની પણ સ્વ-

ગોદિકને નહિ જોતા પાતાના ઐહિકકર્મને બાળતા પરિણામે માતામાંજ વિલીન થાય છે. અંગાર જેમ વાયુથી પ્રકાશ છે, અને મંદ પહે છે તેમ માયાના સપાટામાં યાગી પણ તકતા ને મંદ પહેતા હાવા છતાં તેજના કે મંદતાના કર્તા બનતા નથી પણ પવનકૃત એ ભાવા દર્શીવ છે તેમ પરમ યાગી પાતાને પ્રપંચ સાથે કંઈજ સંબંધ નહિ માનતા છતાં પ્રપંચના પવનની લહરીઓએ પ્રકાશના ને મંદ પહતા હાવા છતાં માતામાં સ્થિત થઈ રહી પ્રારખ્ધ કર્મા પુરાં કરી પરપ્યક્ષતામાં લય પામે છે.

## नैव पार्थयते लाभं नालाभेनानुशोचति । धीरस्य शीतलं चित्तममृतेनेव पूरितम् ॥ १० ॥

અર્થ. ધીર જ્ઞાન પુરુષનું ચિત્ત—આત્મજ્ઞાન રૂપી અમૃ-તથી ભરેલું હાવાને લીધે તે લાભને માટે પ્રાર્થના કરતા નથી અને અલાભ–ગેરલાભના શાક પણ કરતા નથી.

## न शान्तं स्ताैति निष्कामा न दुष्टमपि निन्दति । समदुःखम्रुखस्तृप्तः किञ्चित्कृत्यं न पत्रयति ॥ ११ ॥

અર્થ. નિષ્કામ પુરુષ શાંતની સ્તુતિ કરતા નથી તેમ દુષ્ટને નિંદતા પણ નથી. સુખ અને દુઃખ જેને સમાન થઇ ગયાં છે તે ચાેગી તૃપ્ત હાેવાથી કંઈ કૃત્ય જોતા જ નથી.

ટીકા. જેને આત્મત્તાન થયું છે તે યાગી તા કાઇના સ્તુતિન્એ કરતા નથી ને નિંદાએ કરતા નથી. વળી હાલ જેમ માટા પાંડિ-ત્યથી તત્ત્વત્તાનાપદેશને લગતા કથાએ કરાય છે, તેમ જેમાં કંઇક અર્થ રહેલા હાય એવી આડંખરી કથા કે ઉપદેશ કરવા એ પણ ત્યાગીને માટે અકર્તવ્ય છે. લાેકાને ઉપદેશ દેવાના ધર્મ તેના નહિ, પણ સંસારી પ્રાહ્મણ વર્ગના છે. ત્યાગીને માટે તા વનક્ષળ ખાતાં વનમાં

કે પર્ધતની ગુકાઓ પહીં રહી આત્મ સિંતન કરવું એજ મેપરકર છે. તત્રવાન થયા પછી ઉપદેશ કે કથા વાર્તાઓથી—અદ્દેત થયા પછી કંપને કે કથા વાર્તાઓથી—અદ્દેત થયા પછી કંપને કે કથા વાર્તાઓથી—અદ્દેત થયા પછી કંપને હોય કે તેને તો સમળતવું જોઇએ; પરંતુ નિક્ક અંતર-માં કર્મ ભાવનાએ હોય છે તેથીજ તત્ત્વજ્ઞાનને માટે હોળ કરનારા વસ્તીમાં રહે છે, અને ઉપદેશા કરવાને બહાને લક્ષ્મીની લાલસાએ ભવમાં લે કે છે. યોગીને તો આ મિથ્યા જગતમાં કંઇ કરવાનું અથવા ઉપદેશ આપવાનું છેજ નિક્ક.

## धीरो न द्वेष्टि संसारमात्मानं न दिदृश्वति । इन्।। इन्।।

અર્થ. ધીર જ્ઞાની પુરુષ આ સંસાર પ્રતિ દ્રેષ કરતો નથી, આત્માને જેવાની ઈચ્છા કરતો નથી, હર્ષ અથવા રાષથી મુક્ત નહિ મરેલા ને નહિ જીવતા એવા થઈ રહે છે. તે આ-તમાને જેતા નથી, એમ કહેવાનું તાત્પર્ય એમ છે કે—એને દ્રેત રહેલું હાતું નથી. પાતેજ આત્મા રૂપ થઇ ગયેલા છે એટલે પાતે પાતાને જેવાની ઈચ્છા કેમ કરી શકે ? નજ કરી શકે.

તદન ઉદાસી.

निःस्नेहः पुत्रदारादे। निष्कामो विषयेषु च ।

निश्चिन्तः स्वश्नरीरें पि निराशः शोभते बुधः ॥ १३ ॥ અર્થ. આ પુત્રાદિક માટે નિઃસ્નેહ, વિષય ભાગમાં નિષ્કામ અને પાતાના શરીરને માટે પણ નિશ્ચિન્ત—અર્થાત્ શરીર હા ન હા, તેની પણ પરવા નહિ એવા તથા નિરાશ— કાઈમાં કશી આશા વગરના હાવાથી આત્મજ્ઞાની શાભે છે.

तुष्टिः सर्वत्र धीरस्य यथापतितवर्त्तिनः । स्वच्छन्दं चरतो देशान्यत्रास्तमितशायिनः ॥ १४ ॥ अ.१० અર્થ. જેવા સમય હાય તે પ્રમાણે વર્તી લેનાર અને સર્વત્ર તૃષ્ટિવાળા ધીર જ્ઞાની પુરુષ સ્વચ્છં દે દેશ દેશાવરામાં ક્રતો ને જ્યાં રાત પડે ત્યાં શયન કરતા રહે છે; અર્થાત્ તેને કશું સારૂં માઠું, કર્તવ્યાકર્તવ્ય કંઈ રહેતું નથી. નિષ્કામપણે પાતાના દેહની પણ પરવા વગર જયાં જ્યાં પગ લઇ જાય ત્યાં જતા તે પરમ પ્રદ્યામાં મારા રહે છે.

## पततूदेतु वा देहो नास्य चिन्ता महात्मनः । स्वभावभूमिविश्रान्ति विस्मृताशेषसंस्रतेः ॥ १५ ॥

અર્થ. જે પાતાના સ્વભાવ રૂપી ભૂમિમાં વિશ્રાંતિ લે છે અને જેને સંસારની ખીલકુલ સ્મૃતિ પણ નથી એવા મહા-ત્માને દેહ પડા કે ઉત્પન્ન થાએા એની ચિંતા રહેતી નથી.

## शि इति श्रीमदृष्टावक्रगीतायां निर्ममत्वनिरुपणोनाम पंचदशोऽध्यायः समाप्त ॥

## अध्याय १६ मो.

#### આનં દસ્વરૂપતા.

आकचनः कामचारो निर्दृन्द्वच्छित्रसंशयः। असक्तः सर्वभावेषु केवलो रमते बुधः॥१॥

અર્થ. જેની પાસે કશું હોતું નથી, જે ઈચ્છામાં આવે તેમ વર્તે છે, જેને સુખ દુઃખાદિ દંદો નડતાં નથી, જેના સંશય ટળી ગયેલા છે અને જેને આસક્તિ મુદ્દલ છેજ નહિ એવા જ્ઞાની સર્વ ભાવમાં એક સરખી રીતે ચાલે છે–આનંદ માણે છે.

निर्ममः शोभने धीरः समलोष्टाश्मकाश्चनः। स्रुमिन्नहृदयग्रन्थिविनिर्धृतरजस्तमः॥ २॥

અર્થ. નિર્મમ, લાેહ અને સુવર્ણમાં સમભાવ, જેની દૂદયત્રંથિ છુટી ગયેલી છે અને જેણે રજ તમસ્ વગેરે ગુણે. ત્યજી દીધેલા છે તે ધીર જ્ઞાનીજ શાેભે છે.

सर्वत्रानवधानस्य न किञ्चिद्वासना हृदि । ग्रुक्तात्मनो विद्यप्तस्य तुल्लना केन जायते ॥ ३ ॥

અર્થ. સર્વ વિષયામાં આસક્તિ રહિત, જેના હૃદયમાં જરાએ વાસના રહેલી નથી એવા તૃપ્ત મુક્તાત્માની કાેઇ સાથે તુલના થાય તેમ નથી.

जानन्निप न जानाति पश्यन्निप न पश्यति । ब्रुवस्मिप न च ब्रुते को इन्यो निर्वासनाहते ॥ ४ ॥ अर्थ. अवे। डे। छु छे डे के लाखुवा छ ं लाखुता नथी, જેવા છતાં જેતા નથી, બાલવા છતાં ગાલતા નથી ? આવા તા એક નિર્વાસન પરમાત્મા-જીવન્સુક્ત જ છે.

## भिश्चर्वा भूपतिर्वापि यो निष्कामः स शोभते । भावेषु गलिता यस्य शोभनाऽऽशोभना मतिः ॥ ५ ॥

અર્થ. સર્વ ભાવામાંથી ગલિત થઈ છે મતિ જેની, અને તેમ થવાથી જે નિષ્કામ બનેલા છે, જે શ્રેષ્ઠ અને અર્શ્રેષ્ઠ ગમે તેવી સ્થિતિમાં પાતાને શાભતા જ માને છે, તે મહાત્મા ભિક્ષુ હા વા રાજા હા તાપણ એક સરખાજ છે. રાજત્વથી તે રાજતા નથી અને દૈન્યથી કંગાલ બનતા નથી, એટલે શાભા અશાભાને જે લેખાવતા નથી તેજ આ જગતમાં શાભા તથા માનને યાગ્ય પુરુષ છે.

#### ખરા ચાગી:

## क स्वाच्छन्यं क संकाेचः क वा तत्त्वविनिश्वयः । निर्वाजार्जवभूतस्य चरितार्थस्य योगिनः ॥ ६ ॥

અર્થ. નિષ્કપટ અને સરલ રૂપ તથા ય**થા**ચિત <mark>યોગી</mark> ક્યાં અને તેને વળી સ્વચ્છંદ શાે, તેમ સંકાય શાે ? વળી આત્મ-જ્ઞાનીને તત્ત્વનાે નિશ્ચય પણ શાે ? કંઈ જ નહિ.

#### आत्मविश्रान्तितृप्तेन निराशेन गतार्तिना । अन्तर्यदनुभूयेत तत्कथं कस्य कथ्यते ॥ ७ ॥

અર્ધ. આત્મામાં વિશ્વાસ કરવાથી તૃપ્ત અને આશાના ત્યાગ કરવાથી જેનું દુઃખ ગયેલું છે તથા જેને અંતરમાં અનુ-ભવ થયેલા–અર્થાત્ સાક્ષાત્કાર થયેલા છે એવા મહાત્માને કાથુ અને કેવી રીતે જ્ઞાન કહેવાય.

### सुप्तोऽपि न सुषुप्तै। च स्वमेऽपि श्वयितो न च । जागरेऽपि न जागर्ति धीरस्तुप्तः पदे पदे ॥ ८ ॥

અર્થ. ધીર–જ્ઞાની પુરુષ સુતેલાે હાેઇ સુષુપ્તિમાં હાેતાે નથી, ઉઘતાે હાેય તાેપણ જાગતાે છે, જાગતાે હાેઈ જાગર્તિમાં નથી હાેતાે, અર્થાત્ દરેક સ્થિતિમાં તે તૃપ્તજ હાેય–રહે છે.

इः संचितोऽपि निःश्वतः सेन्द्रियोऽपि निरिन्द्रियः ।

सुबुद्धिरपि निर्बुद्धिः साहंकारोऽनहंकृतिः ॥ ९ ॥

अर्थः ज्ञानी द्धाय ते सर्थित पण् निश्चित, धिद्रियवान छतां निरिद्रिय, सुद्धिमान द्धावा छतां सुद्धि रिद्धित अने अर्द्ध- अर्दा छतां निरिद्धिय, सुद्धिमान द्धावा छतां सुद्धि रिद्धित अने अर्द्ध- अर्दा छतां निरुद्धेशरी केवे। रेद्धे छे.

न मुखी न च वा दु खी न विरक्तो न संगवान् । न मुमुक्षुन वा मुक्तो न किञ्चित्र च किञ्चन ॥१०॥ अर्थ. ज्ञानी पुरुष सुणीओ निं तेम हःणीओ निंह, विरक्ते निंह तेम संगवाने निंह, मुमुक्षुओ निंह ने मुक्ते निंह तेम धनवाने निंह ने निर्धने निंह ओवा है। थ छे.

विक्षेपेऽपि न विक्षिपः समाधे। न समाधिमान् । जाडचेऽपि न जडो घन्यः पाण्डित्येऽपि न पण्डितः ॥११॥ અર્થ. ધન્ય–ફાની વિક્ષેપમાંએ વિક્ષિપ્ત નથી રહેતે। સમાધિમાં સમાધિમાન નથી રહેતો, જડતામાં રહેતો પ**ણ જડ** નથી હાતો અને પંડિતાઈમાં પણ પંડિત નથી.

।। इति श्रीमद्शावक्रगीतायामानन्दस्वरूपतानाम शीडपोध्यायः समाप्तः ॥

## अध्याय १७ मो.

#### આત્મત્ત્વ મહિમા.

म्रुक्तो यथास्थितिस्वस्थः कृतकर्तव्यनिर्वृतः । समः सर्वत्र वैतृष्णाच स्ममदत्यकृतंकृतम् ॥ १ ॥

અર્થ. મુક્ત પુરુષ કર્માનુસાર જે પ્રાપ્ત થયું હાય તેમાં સ્વસ્થ રહે છે, કરેલા અને કરવાના કામમાં સદા સંતાષી રહે છે, સર્વત્ર સમતાવાળા, તૃષ્ણા રહિતતામાં અકૃત, અને કરેલા કર્મને નહિ સંભારતા એવા થઇને રહે છે.

न भीयते वन्द्यमानो निन्द्यमानो न कुप्यति । नैवोद्विजति मरणे जीवने नाभिनन्दति ॥ २ ॥

અર્થ. જ્ઞાની પુરુષ વંદન થતાં આનંદ પામતા નથી —રાજી થતા નથી અને નિદા થતાં કાેપ કરતા નથી, મરણુ માટે ઉદ્દેગ કરતા નથી ને જીવવાથી આનંદ પામતા નથી.

न धावति जनाकीं नारण्यम्रुपञ्चान्तधीः । यथा तथा यत्र तत्र सम एवावतिष्ठति ॥ ३ ॥

અર્થ. શાંત બુદ્ધિવાળા પુરુષ વસ્તીમાંથી કે વનમાંથી નાસી છૂટતા નથી, અને જે તે ઠેકાણે સદા સર્વદા એક સરખા સ્વરૂપમાં રહે છે.

સવેપાધિ મુક્તતા.

तत्त्वविज्ञानसंदंश्वमादाय इदयोदरात् । नानाविधपरामर्श्वश्वल्योद्धारः कृतो मया ॥ ४ ॥ अर्थ. જनक--- छे अनिवर! आपनी पासेथी तत्त्व- વિજ્ઞાન રૂપી સાંછુસી લઇને મેં નાનાવિધ વિચાર રૂપી તીર કંટકાના મારા હૃદય રૂપી ઉદરમાંથી ઉદ્ધાર કર્યો છે; અર્થાત્ મારા હૃદયમાં નાનાવિધ વિચાર રૂપી એટલે સંશય રૂપી કંટકા હતા તે મેં આપ પાસેથી મળેલા તત્ત્વજ્ઞાન રૂપી સાંછુસાથી ખેંચી નાંખ્યા છે—કાઢી નાંખ્યા છે.

### क धर्मः क च वा कामः क चार्थः क विवेकिता। क द्वैतं क च वा द्वैतं स्वमहिन्नि स्थितस्य मे ॥ ५ ॥

અર્થ. પોતાના મહિમામાં રહેલા મને ધર્મ શા, કામ શા, અર્થ શા, વિવેકિતા શી તેમ દ્વેતે શું ને અદ્વેત શું–અર્થાત્ મને કશાથી સંબંધ નથી. હું તાે એકરસ પરમાત્મસ્વરૂપ આનં-દમાં મગ્ન છું.

क भूतं क्व भविष्यद्वा वर्तमानमिष क्व वा । क्व देशः क्व च वा नित्यं स्वमहिम्नि स्थितस्य मे ॥ ६॥ देशाहि पन्थिह राहित्यः

અર્થ. પોતાના મહિમામાં રહેલા મને ભૂત-ગયેલા સમય, ભવિષ્યમાં આવનાર સમય, વર્તમાન-ચાલતા સમય તેમ નિત્ય-હરહમેશના કાળ કે દેશ ક્યાં-અર્થાત્ તેની સાથે હવે મને કાઈ પ્રકારના સંબંધ નથી.

क्व चात्मा क्व च वा नात्मा क्व थुभं क्वाथुभं तथा। क्व चिन्ता क्व च वाऽचिन्ता स्वमहिम्नि स्थितस्य मे।।।।।।

અર્થ. સ્વપાતાના મહિમામાં સ્થિત એવા મને આત્માએ ક્યાં, અનાત્માએ ક્યાં, શુલે શું અને અશુલે શું ? તેમજ ચિતા એ શું અને અચિતા જેવું એ શું ? કંઇ પણ નહિ.

## ्र वय स्वम्नः क्व धुषुप्तिर्वो क्व च जागरणं तथा। क्व तुरीयं भयं वापि स्वमहिम्नि स्थितस्य मे ॥ ८ ॥

અર્થ. પાતાના મહિમામાં રહેલા મને સ્વપ્ન તેમજ સુષુપ્તિએ નથી, જાગરણે નથી, તુરીય અવસ્થા કે ભય, કંઇ પણ નથી. આ બધા ધર્મ અંતઃકરણના છે, તે પણ મને નથી.

क्व दूरं क्व समीपं वा बाह्यं क्वाभ्यन्तरं क्व वा । क्व स्थूलं क्व च वा सुक्ष्मं स्वमहिम्नि स्थितस्य मे ॥९॥

અર્થ. પાતાના મહિમામાં સ્થિત મને દૂરે શું, બહાર શું અને આસ્યંતર શું, તેમજ સ્થલે શું અને સૂક્ષ્મે શું ? મને કંઇ જ નથી, સઘળું હું હું ને હુંમાં જ છે.

क्व मृत्युर्जीवितं वा क्व लोकाः क्वास्य क्व लेकिकम्। क्व लयः क्व समाधिवी स्वयहिन्नि स्थितस्य मे ॥ १०॥

અર્થ. મારા પાતાના મહિમામાં વાસ કરી રહેલા મને ક્રોફ્રે શું ને લાૈકિક શું, લયે શું અને સમાધિએ શી, હું જે પર-મુદ્ધમ સ્વરૂપ થઈ રહ્યો છું તેને કશા સાથે સંબંધ નથી.

अस्रं त्रिवर्गकथया योगम्य कथयाऽप्यसम् । अस्रं विज्ञानकथया विश्रान्तस्य ममात्मनि ॥ ११॥

અર્થ. આત્મામાં જેણે વિશ્વામ કરેલા છે એવા મને ધર્મ, અર્થ કે કામ—એ ત્રિવર્ગની કથા સાથે કામ નથી, યાગની કથા પણ અને અર્ક અર્ધ, હવે મને કશાની જરૂર નથી, કારણ કે મને પ્રશ્માત્માનું જ્ઞાન થયું છે અને તેમાં હું તિમા શર્ધ કથી હું. હું અને પ્રશ્માત્માનું

આત્મા સાથે એક્સ—એકતા પ્રામ્યા છું એટલે મતે માયાકૃત જગત પ્રપંચ સાથે કંઈ લાગતું વળગતું નથી.

## क्व भूतानि क्व देहो वा क्वेन्द्रियाणि क्व वा मनः। क्व शून्यं क्व च नैराइयं मत्स्वरूपे निरञ्जने॥ १२॥

અર્થ. નિરંજન એવા મારા સ્વરૂપમાં ભૂતાે શાં, ઇન્દ્રિયા શી ને મન પણ શું ? વળી શૂન્યે શું અને નિરાશા પણ શી ?

દીકા. શત્ય પણ કલ્પિત છે અને શ્રત્ય સ્વરૂપ પણ મારૂં નથી. આત્મા શ્રત્યરૂપે પણ વર્ણુવાતા નથી તા પછી દેહ, સક્ષ્મદેહ, ઇન્દ્રિયા વગેરે તેને ક્યાંથી હાય-અર્થાત તેને કશું સ્વરૂપજ નથી. તે તો અવર્ણનીય આતંદસ્વરૂપ છે. આવા જીવન્મુક્ત પ્રક્ષસ્વરૂપમાં લીન હોય છે.

# क्व शास्त्रं क्वात्मविज्ञानं क्व वा निर्विषयं मनः। क्व तृप्तिः क्व वितृष्णत्वं गतद्वन्द्वस्य मे सदा।। १३।।

અર્થ. જેનાં દ્રંદ્ર–સંકલ્પ–વિકલ્પ વગેરે જતાં રહેલ છે એવા મને શાસ્ત્ર, આત્મજ્ઞાન, નિર્વિષયમન તૃપ્તિ અને તૃષ્ણા કશુંએ છે નહિ, જીવન્મુક્ત હું એકરસરૂપ છે.

## क्व विद्या क्व च वाऽविद्या क्वाहं क्वेदं मम क्व वा । क्व बन्धः क्व च वा मोक्षः स्वरूपस्य मे रूपिता ॥१४॥

અર્થ. મારા સ્વરૂપમાં સ્વરૂપતા—આકારમાત્ર છેજ નહિ (આગળ શૂન્યરૂપની પણ ના પાડવામાં આવી તેમ) અને જ્યાં સ્વરૂપ નથી ત્યાં વિદ્યા, અવિદ્યા, હુંપણું, મારાપણું પણ ક્યાં ? અંધે શા અને માક્ષે શા ?

## वव पारव्धानि कर्माणि जीवन्युक्तिरपि वव वा । वव तद्विदेहकैवरुयं निर्विशेषस्य सर्वदा ॥ १५॥

અર્થ. પ્રારખ્ધા, કર્મા, જીવન્સુક્તિ, વિદેહકૈવલ્ય વગેરે સર્વદા નિર્વિશેષ એવા મને બાધક નથી. જેને પ્રદ્યસ્વરૂપતા પ્રાપ્ત થઇ છે તેને ઉપરાક્ત ધર્મા સાથે કંઈ સંબંધ નથી.

## इति श्रीमदृष्टावक्रगीतायां आत्मस्वरूपमहिमावर्णनोनाम सप्तदृशोऽध्यायः समाप्तः ॥

## अध्याय १८ मो.

#### પરમાન દરુપતા.

क्व कर्ता क्व च वा भोक्त। निष्क्रियं स्फुरणं क्व वा । क्वापरोक्षं फलं वा क्व निःस्वभावस्य में सदा ॥ १ ॥ अर्थ. सहा स्वलाव रिंडत भने हर्ता, ले।हतापण्डुं ड्यां छे. निष्डिय, स्डुरण्ड पण्ड भने ड्यां छे? अपरेक्ष इंण ड्यां, अर्थात भने तेनी साथ डंड संअंध नथी.

ટીકા. આ અધ્યાયમાં આત્માંને કશું લાગતું વળગતું નથી એવું ખતાવી જેને ખરેખરૂં જ્ઞાન થયેલું છે એટલે કે પ્લક્ષરૂપતા પ્રાપ્ત થયેલી છે તેની નિર્કેપતા દર્શાવતાં જનકરાય કહે છે કે હે મુનિ! આપના બાધથી હું પરમાનંદ શિવસ્વરૂપ એક જ્ઞાનમય જયાતિ સ્વરૂપ ખની ગયા હું, એટલે નિઃસ્વભાવ એવા મને કર્તા, ભાકતાપણું આલોક પરલાકપણું, સ્વર્ગ નરક, બંધમાસ, સૃષ્ટિ કે સંહાર, સાધકતા કે સિહિ, પ્રમાતા, પ્રમાણ કે પ્રમેય, વિક્ષેપ કે એકાગ્રતા, બાધ કે મૃદ્ધતા, વિધિ કે નિર્ધેધ, શાસ્ત્રાદિક વિચાર, હર્ષ કે શાક, સુખ કે દુ:ખ, જીવન વા મરણ, વ્યવહાર કે પરમાર્થતા, પ્રવૃત્તિ કે નિર્વૃત્તિ, માયા કે સંસાર, તેમજ મને હું તુંપણું એક શું અને બેએ શું ? એવું કંઈ પણુ રહ્યું નથી, હું મારા પાતામાં પૂર્ણતા પામી પરમ જ્યાતિરૂપ નિષ્ક્રિય થઇ રહ્યો છું.

क्व स्रोकः क्व मुमुश्चर्वा क्व योगी ज्ञानवान् क्व वा । क्व बद्धः क्व च वा मुक्तः स्वस्वरूपेऽहमद्वये ॥ २ ॥ अर्थ. હું જે અद्वैत स्वस्व३५मां क्षीन छुं तेने क्षेष्ठ शा, मुमुक्षु शुं, ये। शे ज्ञानवान शुं अने अद्ध के मुक्ते शुं-अर्थात् भने तेमांनुं क्षं पण् छे निक्षिः

# क्व सृष्टि क्व च संहारः क्व साध्यं क्व च साधनम्। क्व साधकः क्व सिद्धिर्वी स्वस्यरूपेऽहमद्वये ॥ ३ ॥

અર્થ. અદય અને સ્વસ્વરૂપ એવા મને સૃષ્ટિ, સંહાર, સાધ્ય, સાધન, સાધક કે સિદ્ધિ કશા સાથે સંબંધ છે નહિ, અર્થાત્ મને તે શાંનાં હાય? નજ હાય ને નથીજ.

क्त प्रभाता प्रमाणं वा क्व प्रमेयं क्व च प्रमा।

कत्र कि अवत्वव म किंचिद्वा सर्वदा विमलस्य मे ॥ ४॥ अधि. સર્વદા વિમલરૂપ એવા મને પ્રમાતા, અને પ્રમાણ ક્યાં ? પ્રમેય અને પ્રમા શાં, તેમજ કિંચિત કે અર્કિ-ચિત્ પણ શું ? મને કંઇએ નથી. પ્રમાતા, પ્રમાણ ને પ્રમેય એ ત્રણે અજ્ઞાનનાં છે, પ્રમા–વૃત્તિજ્ઞાન છે તે પણ આત્મામાં નથી.

क्य विक्षेपः क्व चैकाय्यं क्व निर्केषः क्व मृहता । क्व हर्षः क्व विषादो वा सर्वदा निष्क्रियस्य मे ॥ ५ ॥ अर्थ. सर्वदा क्रियारिक्षत स्रेवा भने वणी विक्षेप शे। १ स्रोधायता शी १ क्यां निर्णोध स्राने भूढता पण क्यां छे १ तेमक भने हर्ष स्राने विषादता पण क्यां छे १

क्व चैष व्यवहारो वा क्व च सा परमार्थता।

क्व सुखं क्व च वा दुःखं निर्विमर्शस्य मे सदा ॥ ६ ॥

અર્થ. નિર્વિમર્શ એવા સદા હું, તેને વ્યવહાર, પરમા-ર્થતા, સુખ, દુઃખ વગેરે ક્યાં છે ? મને વ્યાવહારિક પદાર્થાના જ્ઞાનનું, પરમાર્થતાનું કે સુખ દુઃખનું કંઈ લાગર્તુજ નથી.

क्व माया क्व च संसारः क्व मीतिर्विरतिः क्व वा । क्व जीवः क्व च तद्वस सर्वदा त्रिमस्टस्य में ११ ७ ॥

અર્થે. સર્વેંદા વિમલ એવા મને માયા ક્યાં છે ? સંસાર ક્યાં છે ? પ્રીતિ કે વિરતિ ક્યાં છે ? તથા ખ્રદ્ધ પણ ક્યાં છે ? કાઇજ ઉપાધિ નથી એટલે જીવભાવ અને પ્રદ્ધાભાવના પણ સંભવ જીવન્સુક્તાવસ્થામાં સંભવિત નથી.

## क पद्धितिनैवृक्तिया क मुक्तिः क च वन्यनम् । कूटस्थनिविभागस्य स्वस्थस्य मम सर्वदा ॥ ८ ॥

અર્થ. સર્વદા સ્વસ્થ કૂટસ્થ અને વિભાગરહિત મારામાં પ્રવૃત્તિએ ક્યાં ને નિર્વૃત્તિ પણ ક્યાં છે? મુક્તિ કે બંધન ક્યાં છે? અર્થાત્ મને કંઈજ નથી. હું જે પ્રદ્યા છું તે બધી ઉપાધિ-એાથી રહિત સર્વદા મુક્ત છું.

# क्वोपदेशः क्व वा शास्त्रं क्व शिष्यः क्व च वा गुरुः। क चास्ति पुरुषार्थी वा निरुपाधेः शिवस्य मे ॥ ९ ॥

અર્થ. ઉપાધિ રહિત ને શિવ-કલ્યાણરૂપ મને ઉપદેશ શાે ? શાસ્ત્ર શું, શિષ્ય અને ગુરુશા ? વળી મને પુરુષાર્થ-માક્ષ પણ શાે ? પરખ્રદ્ધ જે સદાસર્વદા અખંડ જ્યાેતિ અચળ છે તેને માક્ષ શાે હાેય ? નજ હાેય.

## क चास्ति क च वा नास्ति क्वास्ति चैकं क्व च द्वयम् । बहुनात्र किम्रुक्तेन किश्चित्रोत्तिष्ठते मम ॥ १० ॥

અર્થ. કયાં અસ્તિ, ક્યાં નાસ્તિ, ક્યાં એક અને ક્યાં દ્રય–બે છે? બહુ કહેવાનું શું પ્રયાજન છે. હું કાેઇ કંઇ કશી વસ્તુજ નથી, માત્ર પ્રકાશ કરું છું એટલે કે અખંડ અવિનાશી જ્યાતિ રૂપ છું, આનંદ સ્વરૂપ છું.

## ।। इति श्रीमद्दष्टावक्रगीतायां परमानन्दरूपतानाम अष्टादशोऽध्यायः समाप्तः ।।

તૈયાર છે! તાકીદે મંગાવા, તૈયાર છે!!

## <sub>શક મુખામૃત</sub> ભાગવત ભાષાંતર.

ઘણાજ સુધારા વધારા સાથેનું તેમજ સુંદર આકર્ષક ચિત્રા સહિત

> શ્રી નાથજીની છળીવાળું

દેશી મજબુત અને ટકાઉ કાગળ ઉપર છાપેલું મનહર આઇન્ડીંગવાળું પુસ્તક

કીંમત રૂ. ૬–૦–૦ પાસ્ટેજ જુદું.

સાલ એજન્ય હરગાવનદાસ હરજવનદાસ બુકસેલર. ₃∘₃પ, પાનેકાર નાકા–અમદાવાદ.

ં તૈયાર છે!!

(સચિત્ર) પંચરત્ન ગીતા. (સચિત્ર)

મૂળ શ્લાક અને ગુજરાતી ટીકામાં ઘણાજ સુધારા વધારા સાથે.

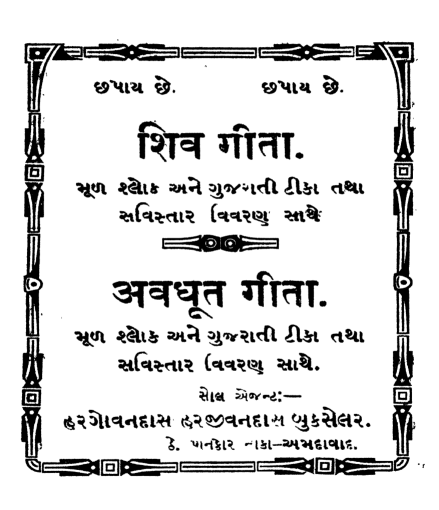
આ પરમ પવિત્ર પુસ્તકમાં શ્રીમદ્ ભગવદ્દગીતા અને તે ઉપરાંત બીજાં નવ રત્નોતા સમાવેશ થાય છે. ગીતા સમાન જ્ઞાન નથી એવી જે કહેત છે તે સત્ય છે. આ પુસ્તકની ટીકા મહાત્મા શ્રીધરસ્વામીની ટીકાને અનુસાર કરવામા આવી છે. તે સિવાય પ્રસંગાપાત ટીપ્પશ્ચ તરીકે પુટનાટ આપેલી છે અને વધુમાં શ્રી વિષ્ણુતહસ્ત્ર નામ, અનુસ્મૃતિ, બ્રિષ્મરતવરાજ, ગજેન્દ્ર મોલ્લ, રામરક્ષા, નારાયણકત્ર્ય, ચલુ-મ્લીકી બ્રાગવત, સમશ્કાકા ગીતા અને ચર્પટપંજરિકા પણ આપવામાં આવી છે. સારા ગ્લેઝ કાગળા સુંદર છાપ અને શશ્યુના મજબૂત બાઇન્ડીંગ સાથે કીંમત રૂ. ૧–૮–૦ પારેજ જાદું.

## —આજેજ ખરીદા. એક નહિ પણ— પંચદશ (પંદર) ગીતાએા.

મૂળ શ્લોક અને ગુજરાતી ટીકામાં લણાજ સુધારા વધારા સાથે. આ પરમ પવિત્ર પુસ્તકમાં શ્રીમદ ભગવદ્દગીતા અને તે સિવાય માહાત્મ્ય સહિત રામગીતા, પાંડવ ગીતા, બકગીતા, શાનકગીતા, સરસ્વતી ગીતા, પ્લદ્મગીતા, જીવનમુકત ગીતા, કાશ્યપ ગીતા, તત્વ-બાધ ગીતા, ધર્મ બ્યાધ ગીતા, અષ્ટાદશ શ્લોકો ગીતા અને નારદ-ગીતા આપવામાં આવી છે. સારા ગલેઝ કાગળ, સુંદર છાપ અને ઢકાઉ શ્રષ્યુના પુંઠાનું બાઇન્ડીંગ હોવા છતાં કીંમત રૂ. ૧-૮-૦ પારિટેજ લુદું.

સાલ એજન્ટઃ--

હરગાેવનદાસ હરજીવનદાસ બુકસેલર ઢે. પાનકાર નાકા-અમદાવાદ.



**ફક્ત જુજ નકલ સીલીકે છે.** 

# શ્રી વિમ્લુપુરાણ,

레리가

( આવૃત્તિ બીજી )

સચિત્ર

લેખકઃ**–મણિલાલ છળારામ ભટ**.

આ પવિત્ર પુસ્તકમાં મુનિવર્ષ મૈત્રેય અને પારાશરના સંવાદા આલંભપામાં આવ્યા છે. આ સૃષ્ઠિ કેમ ઉત્પન્ન થઈ? જગત ક્યાંથી યહું ? આ સર્વ વિધ ઘટના શું છે ? આ પાસાંડના કત્તાં કાહુ ? ને કિંધર કેવા છે ? ક્યાં છે ? આપણું કત્તેવ્ય શું ? આપણા જીવના હેતુ શાે ? આ સર્વ ઉડી બાબતા સારી રીતે સમજાવશે. આમાં લાગ છે. (૧) વિધ્ધ ઉત્પત્તિનું વર્ણન અને ધ્રુવ, પ્રસ્હાદ એવા લાગવર ભક્તાનું ચરિત્ર. (૨) બૂગાળ, ખગાળ સંબંધી વિચાર, (૩) ત્રણોધમ ધર્મનું પ્રતિપાદન, (૪) ક્ષત્રીઓના વંશના ભૂત અને ભાવે ઇતિ કાસ, (૫) શ્રી કૃષ્ણ પરમાતમાનું સંપૂર્ણ ચરિત્ર, (૬) પ્રસય વર્ણન અને યાગ શાસ્ત્રની ડુંકી માહિતી આ પુસ્તકમાં છે-શ્રી વિષ પરમાતમાની સુખપૃષ્ઠ ઉપર છબી આપવામાં આવી છે. તે સિવાલ્યનાનો છે આ કર્ષક ચિત્રા પ્રસંગાપાત મુકવામાં આવ્યાં છે. ઉચા હતે કાગળ, સુંદર છાપ પાકું સોનેરી પુરું હોવા છતાં કીં મત માત્ર રે. ૪-૦-૦ પાષ્ટેજ જાદું.

સાલ એજન્ટ:-

હરગાવનદાસ હરજીવનદાસ બુકસેલર.

13 <sup>है 3</sup>4, पानेशेर नाश-अभ्रहावाह.